

475

Won

## der Freiheit des Willens

unb

dem Entwicklungsgesetze des Menschen.

Eine Untersuchung

pon

Johann Carl Passavant.

Frankfurt am Main, Druck und Verlag von Heinrich Ludwig Brönner. 1835. Reflexion hierüber erwacht, wenn der Mensch densend sich über sein Handeln Nechenschaft geben will, so tritt ihm sogleich der Widerspruch in aller Schärse entgegen, indem er einerseits seinem tiefssten sittlichen Gefühle nach, dem er mit Necht vertraut, an seine Freiheit glaubt, und andrerseits die Nothwendigkeit, welche ihn die tägliche Erschrung lehrt, nicht wegläugnen kann.

Die folgenden Blåtter enthalten einen erneuten Bersuch, die Frage über das Wesen der Freiheit ihrer Lösung entgegenzuführen. Denn die völlige Lösung derselben liegt, wie die vollendete Freiheit selbst, wohl über den Schranken des gegenwärtigen Daseyns.

Wenn aber in diesem Punkte, wie in allen andern, unser Wissen Stückwerk ist, so sollen wir die Stücke bearbeiten, damit ein Ganzes daraus werde, zu dem wir durch die höchsten Bedürfnisse unsers Geistes berufen sind.

Der Grundgedanke der gegenwärtigen Untersfuchung ist der Begriff der Entwicklung. Darum wiederholt sich überall der Bergleich zwischen den Entwicklungsmomenten des endlichen Geistes und denen

bes Organismus. Nur daß im Geiste ein selbst= bestimmender Wille, in der Natur ein bestimmter, der Trieb, das Erstbewegende ist. Wegen dieser Auffassungsweise ist auch der Titel des Buches gewählt.

Der ganze Entwicklungsproces des freien Geschöpfes in seinen drei Momenten ließe sich kurz so ausdrücken:

Ich will, ich will, ich will Gottes Willen. Das Stehenbleiben des zweiten Moments und das hier entstehende: ich will, ist das Bose. Die folgenden Blätter enthalten die Aussührung dieses Grundthema's.

Der Verfasser hofft, daß diese Schrift, in welscher wenigstens die Schwierigkeiten des Problems nicht umgangen sind, zu weitrer Forschung Versanlassung werde. Er erwartet Prüfung und wünscht Berichtigung und Belehrung.

Frankfurt a. M. im Juli 1835.

Digitized by the Internet Archive in 2016

## Inhalt.

|                                           |     |       |         |        |        |       |       |         |                |      | G   | cite |
|-------------------------------------------|-----|-------|---------|--------|--------|-------|-------|---------|----------------|------|-----|------|
|                                           |     | Vor   | t der   | Frei   | heit   | des   | W     | illen   | ŝ.             |      |     |      |
| 1.                                        | Von | dem   | absolu  | iten ! | Wille  | n Gc  | ttes  | +       | +              | +    | +   | 1    |
| 2.                                        | Von | dem   | Willer  | i Got  | tes al | s Urj | adje  | der E   | 5 <b>ď</b> yőy | ofui | ıg  | 4    |
| 3.                                        | Von | dem ! | Willen  | gesch  | affene | r Gei | fter  | und !   | der 🤄          | Mö   | g=  |      |
|                                           | lic | hfeit | des B   | ösen   |        |       | +     |         | +              | +    | +   | 9    |
| 4.                                        | Von | der   | Entwi   | Klung  | g frei | er A  | sesen | +       | *              | +    | +   | 21   |
| 5.                                        | Von | dem   | Ubfall  | und    | der    | Wied  | erhe  | rstelli | ing            | frei | er  |      |
|                                           | Ŋ   | desen |         |        |        | +     | +     |         | +              | +    | +   | 30   |
| 6.                                        | Von | der   | jețigen | Ma1    | tur d  | er N  | tensd | jen     | +              | +    | +   | 48   |
| Von den Theorien, welche die Freiheit des |     |       |         |        |        |       |       |         |                |      |     |      |
| Willens laugnen.                          |     |       |         |        |        |       |       |         |                |      |     |      |
| 1.                                        | Der | Will  | e des   | Meni   | iden   | im X  | serhä | ltniß   | zui            | : 20 | U=  |      |
|                                           |     |       | Vottes  |        |        |       |       |         |                |      |     | 63   |
| 2.                                        | Der | Will  | e des s | Menf   | den i  | m V   | erhä  | ltniß   | zu :           | fein | en  |      |
|                                           | pa  | raus  | gegangi | enen   | Wille  | nsaci | ten   |         | +              | ٠    | +   | 68   |
| 3.                                        | Der | Will  | e des s | Mens   | den i  | m V   | erhäl | tniß :  | zum            | W    | il= |      |
|                                           | le  | n ant | rer fr  | eier ( | Beschi | pfe   | +     |         | +              | +    | +   | 73   |
| 4.                                        | Der | Wille | des M   | densch | en im  | Verl  | jältr | iß zu   | r No           | itui | :   | 74   |

|    |      |       |       |        |       |        |       |       |        |      |     | (  | Seite |
|----|------|-------|-------|--------|-------|--------|-------|-------|--------|------|-----|----|-------|
|    | Vom  | fre   | ien   | Wil    | len   | des    | M     | ensd  | jen    | in   | bei | ť  |       |
|    | G    | eme   | insch | aft 1  | mit   | ani    | dern  | M     | ensc   | hen  | •   |    |       |
| 1. | Von  | der   | Sol   | idarit | ät u  | inter  | den   | Me    | nsche  | n    | ٠   | +  | 91    |
| 2. | Von  | der   | Ent   | wiŒlu  | ng    | und    | Wie'  | derhe | rstell | lung | ול  | er |       |
|    | M    | ensch | en i  | m St   | taate | +      | +     |       | ٠      | +    |     | +  | 100   |
| 3. | Von  | der   | Ent   | wicklu | ng :  | und    | Wie   | derhe | rstell | ung  | Di  | er |       |
|    | 3))? | eniá  | en i  | n ber  | 233   | eltaet | ididi | te .  |        |      |     |    | 108   |

## Von der Freiheit des Willens.

1.

Bon bem absoluten Willen Gottes.

Alles Seyende fetzt ein Urseyn, alles Wollen einen Urwillen voraus. Um die Freiheit des Wilslens geschaffener Wesen zu verstehen, muß daher vor Allem von dem Willen des absoluten Wesens die Rede seyn. Denn alles Bedingte ist nur im Verhältniß zum Unbedingten. Alles was ist, ist durch einen Willen, entweder dessen, der ihn hat, oder den eines Andern. Der Wille ist in allen Dingen das Ansangebende, die erste Bewegung. Gott als erster Veweger ist der Urwollende, und alle Wesen sofern sie wollen, sind im Verhältniß zu diesem Urwillen zu betrachten.

Zwischen dem Schopfer und dem Geschopf, zwischen Gott und der Welt sindet zuerst der wesentsliche Unterschied statt, daß jener den Grund seines Seyns in sich hat, diese nicht. Sie ist nicht wie das Urwesen ihre eigene Ursache (causa sui).

Gott ift aber nicht allein als Weltschöpfer zu begreifen. Denn nur als solcher erkannt, ware er bedingt durch die Welt und ohne sie nicht denkbar. Der höchste und darum der allein wahre Begriff von Gott ist der des völlig unbedingten an und für sich vollkommenen Wesens, das daher auch nicht durch etwas Underes, nicht durch die Welt ein höheres vollkommeneres werden kann.

Das unbedingt vollkommne Wefen fest aber innere Thatigkeit, Leben voraus. Wenn wir uns nun eine innere Thatigkeit bes Geiftes benken, die von nichts außer ihm hervorgerufen oder bezbingt wird, fo kann diese nichts anders als reines Selbstbewußtseyn, freigewolltes Selbsterkennen seyn.

Unfer Selbstbewußtseyn ist bedingt dadurch, daß wir es nicht von Ewigkeit haben, daß wir es nicht selbst erzeugen, und nicht für sich bestehend

haben, sondern in Bezug zu Gott und ber Welt. Denn wir sind weder ewig, noch Schöpfer, noch unabhångig. Denken wir uns nun diese endlichen Schranken meg, wie dieß die Idee des Urwesens verlangt, so haben wir den Begriff von einem unbedingten Bewußtseyn. Dieses muß demnach ein ewiges, sich selbst erzeugendes und nur sich felbst bestimmendes fenn. Die Formen des gott= lichen Bewußtsenns bestehen demnach darin, daß das absolute Subject sich felbst denkend sein ab= folutes Object von sich unterscheidet und in der Bereinigung beider den ewigen Denkprozeß des Urwesens vollendet. So ist Gott als absoluter Geift gedacht.

The einen innern Lebensprozeß in der Gottscheit, der doch nur in dem Selbstbewußtsenn gezgründet sein kann, ist der Begriff derselben als vollkommnes und unbedingtes Wesen nicht zu fassen. Nur dursen wir nicht vergessen, daß beim menschslichen Selbstbewußtsenn das sich Selbstdenken ein Bewußtwerden von einem schon gegebenen, geschaffenen Wesen ist, im gettlichem Bewußtsen

aber Denken und Erzeugen identisch sind. Die Lehre von der Trinität, welche in so vielen religiösen und philosophischen Systemen, zuweilen nur angedeutet, oft höchst entstellt, materiell oder pantheistisch aufgesaßt, vorkommt, und welche das Christenthum als Grundbegriff der Gottheit obenan stellt, hat auch offendar in den Formen des göttlichen Selbstdewußtseyns ihren Grund und ihr Verständniß. Männer, welche von ganz verschiedenen Standpunkten diese Lehre untersuchten, viele alten Lehrer der Kirche, und Tauler, Leibniß und Lessing haben auch hierin den Grund dieser Lehre nachgewiesen.

2.

Von dem Willen Gottes als Urfache der Schöpfung.

Wenn wir so das absolute Wesen, als das an sich vollkommne, als wollendes, bewußtes und sich selbst genügendes anerkennen mussen, so entsteht nun die Frage nach dem Werden der Welt?

Der Gedanke der Schopfung ist nur als ein

Act des gottlichen Bewußtseyns, als eine rein geistige That zu denken. Nun ist aber ursprunglich außer Gott nichts. Gottes Bewußtseyn ist sein Selbstbewußtseyn. Denkt sich aber Gott selbst, so ist der Gedachte wieder Gott, der Ewige als Erzeugter des Ewigen. So entsteht nichts Endliches, Werdendes, Abhängiges, dem Verderben Unterworsenes, wie das Geschöpf ist.

Da das Urwesen das Urprincip aller Kräfte ist, und die Fülle des Lebens in sich hat, so kann nichts positiv Gutes gedacht werden, was nicht in seinem Wesen enthalten wäre. Wollen wir daher das Wesen Gottes und der Welt nicht confundiren, was die Idee Gottes als des vollskommen Wesens völlig aushebt, so müssen wir einen Act im göttlichen Bewußtseyn annehmen, durch welchen gottähnliche aber keine gottgleiche Wesen entstehen, durch welchen eine Welt gesich affen wurde, aber nicht aus Gottes Wesen emanirte.

Dieser gottliche Act der Schöpfung läßt sich so denken. Das Urwesen sich selbst benkend erzeugt

fein absolutes gottliches Gegenbild; feine ihm in= wohnenden Kräfte vorstellend, aber ohne die Ur= kraft, ohne seine ewige Zeugungskraft, denkt er die Urbilder bedingter Wesen, und gibt ihnen das Dasenn. Geschaffene reine Geister haben etwas von der gottlichen Willensfreiheit und dem gott= lichen Bewußtsenn. Aber ihnen fehlt das ur= fprunglich bestimmende und denkende Princip. Als denkende und wollende Krafte sind sie Ge= banken Gottes von seinen Eigenschaften, aber nicht von der Totalität derfelben, und nicht von seinem abfoluten und ewigen Urfenn. Deshalb find fie positiv gut, gottåhnlich, aber nicht gottlich. Wenn fo endliche Geiffer gedachte und zugleich felbst= denkende Ideen Gottes find, so find die Natur= kräfte als nur bewegende und bildende Potenzen in noch entfernterem Grade dem Urwefen ähnlich, indem ihnen außer der Urbewegung freie Selbst= bestimmung und Bewußtsenn abgehn; und wenn man auch annehmen kann, daß die Naturfrafte auf die eben angegebene Weise depotenzirte gott= liche Eigenschaften sind, so folgt baraus feines=

wegs, daß jedes einzelne eristirende Naturwefen ein gottlicher Gedanke, eine Idee Gottes fen. Denn da die Naturfrafte, wie die Beiftesfrafte, einer Entartung fåhig sind, so ist es denkbar, daß auf secundare Weise Bildungen entstehen, welche in einer ursprunglichen Schopfung gar nicht eriffirten. Budem konnen alle Wesen burch das ihnen anerschaffene selbststandige Princip, das wir sogleich naher betrachten werden, ihren Ur= typus auf mannichfache Art abandern. Also nur unter diesen beiden Beschrankungen konnen wir die Geschöpfe als real gewordne Ideen Gottes betrachten. In diesem Sinne barf man behaupten: Alle nur möglichen bewußten, lebenden und sich bewegenden Wefen entsprechen gottlichen Eigen= schaften und Kräften, sind diese aber nicht, weil ihnen das Ursprüngliche, Begründende, das einzig Attribut des Urwesens ift, gebricht. Gott hat das Leben in ihm, die Welt hat es von ihm. Die Welt ist der gewordene Gott, aber eben deshalb nicht der wahre, namlich nicht ewig und nicht Schöpfer. Sie ift die Totalitat aller benkenden,

bildenden und bewegenden Krafte, aber ohne Ur= wille, Urleben und Urbewegung, des letzten Grun= des entbehrend und dessen bedurfend.

Man kann nun fragen: Wie kann das vollskommne Wesen etwas Unvollkommnes denken? Denn Alles ist unvollkommen, was weniger als Gott ist; und wenn wir uns vorstellen, daß er seine Eigenschaften zeugend denkt, aber minus seiner Ewigskeit und Schöpferkraft, ist durch diese Vorstellung nicht etwas Unvollkommnes in die Gottheit selbst gesetz?

Der Willensact, durch welchen Gott das bebingt Sepende denkt, und so die Welt erschafft,
ist allerdings ein andrer Wille, als der ist, in
welchem er sich selbst sest. Die Weltschöpfung,
wie die Weltregierung, ist eine beständige Herablassung Gottes. Da aber in diesem Wollen, in
welchem er von seiner Urkraft abstrahirt, die Möglichkeit unzähliger Wesen gegeben und die höchste
Vollendung derselben bezweckt ist, so enthält der
weltschaffende Wille, als sich offenbarende Liebe,
keine Minderung der göttlichen Vollkommenheit.

Aus der gegebenen Erklärungsweise der Schöp=
fung läßt sich einerseits Gott als das vollkommne,
sich selbst genügende und mit der Welt nicht iden=
tische Wesen begreisen, andrerseits aber seine ab=
folute Gegenwart und Machtvollkommenheit in der
Welt, welche wir als ein frei gewolltes, göttliches
Gedankensusten, als eine objectiv gewordene Ideen=
welt erkannten. Die Welt, das bedingte Gegen=
bild Gottes, ist nur, weil Gott sie weiß und
will. So entgehen wir einer pantheistischen Welt=
ansicht, welche Gott und Welt consundert, wie einer
abstract deistischen, welche beide von einander trennt.

3.

Von bem Willen geschäffener Geifter und ber Möglichkeit bes Bofen.

Da nur in den freien und bewußten Geschöpfen das Endziel der Schöpfung enthalten senn kann, so untersuchen wir zuerst das Grundverhaltniß der Geisterwelt zum Urwesen.

Jeder geschaffene Geist hat seinen positiven

Eigenschaften nach in irgend einer Stufe Gottähnlichkeit. Aber außer diesen positiven Eigen= schaften hat er auch eine negative, die ihm noth= wendig als Geschopf zukommt. Er hat den Grund des Senns nicht in sich. Ihm fehlt die Wurzel bes Lebens in ihm felber. Diefer ber Creatur als solcher zukommende Mangel, nicht durch sich selbst fenn zu konnen, erzeugt in ihr das Bedurfniß und daher das Streben in einem Andern zu fenn. Dieses Bedurfniß ist der Grundtrieb der geschaff= nen Wefen, der Trieb fich in dem Unbedingten zu erganzen. Jener Mangel und diefer Erganzungs= trieb find die Urfache, daß kein geschaffenes geistiges Wesen bleiben kann, wie es ursprunglich geworden ist. Es ist gedrungen, weiter zu gehen, sich zu einem hohern Dasenn zu entwickeln.

Wollte man geschaffene geistige Wesen in ihrem Urstande als vollkommen denken, so ware eine Wahl zwischen Gut und Bose und die Entstehung des letztern durchaus undenkbar. Denn wie sollte ein vollkommnes Wesen irgendwo in sich oder der Welt nur einen Neiz sinden, welcher es bestimmen

konnte, seine anerschaffene Vortrefflichkeit auf= zugeben?

Rur in einem unvollendeten Buftande ift eine Abirrung denkbar. Indem Gott freie Wesen schuf, wollte er, daß sie durch ihre eigene That das ge= schenkte Gut sich zum Gigenthum erwurben. Gott schuf geistige Wesen ursprunglich rein und gab ihnen das Gebot und die Kähigkeit sich zu ver= vollkommnen. Da ihnen aber der lette Grund des Senns mangelt, und nur im rechten Berhaltniß zum Urwesen ihr Grundbedurfniß befriedigt wird, so wird ihre Vervollkomminung und Erganzung nur dadurch erreicht, daß fie durch freie Gelbit= bestimmung ihren Willen mit dem gottlichen Ur= willen einen. Freie Wefen find ursprunglich rein erschaffen, damit sie durch Gottdienen volle Gott= ähnlichkeit verdienen.

Für freie Wesen gibt es demnach eine dreifache Form des Daseyns, der Urstand, die Entwicklung und die Bollendung. Diese drei Momente entsprechen in der organischen Natur dem Zustande des Keims, der Entsaltung und des gereiften Organismus.

Wenn freie Wesen durch ihr Wollen aus ihrem Zustande heraustreten und durch den Gebrauch ihrer Freiheit nothwendig eine Veränderung ersahren, so ergibt sich hieraus, daß sie in ihrer durch ihre Freiheit bedingten Entwicklung nicht ohne Zeitverhältniß gedacht werden können. Urstand, Entwicklung und Vollendung bilden die drei Momente des Daseyns und können nicht ohne Succession gedacht werden. Diesem nach hat die Zeit einen objectiven Grund, weil Steigerung des Daseyns, Entwicklung der Anlage das Gesetz sür die geschaffenen Geister ist.

Wir betrachten nun naher diesen Entwicklungs= gang.

In jedem freien Wesen erkennen wir einen objectiv gewordenen gottlichen Gedanken, und zugleich ein ihm selbstständiges Princip, entsprungen aus dem Bedürfniß und der Fähigkeit sich zu ergänzen. Das Bewußtseyn des gegebenen Dasseyns und der ihm verliehenen Unlagen, und der Trieb dieses Daseyn durch Selbstbestimmung zu erhöhen sind der Ansang des geistigen Lebens.

De and STANGLER

Wie ist nun auf dem Weg zum Ziele, im Entwicklungsgange des Geschöpfs Störung dieser Entwicklung und kranke Entwicklung möglich? Woher die giftige Schmarogerpflanze am Baume des Lebens?

In dem Fortgange des Lebens wird das wollende Wesen sich seiner Kraft bewußt. Durch den Gebrauch der Freiheit, durch die selbstbestimmte That erkennt es die Macht, welche es durch feine Selbstståndigkeit hat. Es wird sich bewußt, daß es zwar nicht Schopfer, aber Bildner feines Dafenns ift. In der Selbstbestimmung feiner Rraft erkennt es sein freies Ich als unterschieden von Gott und der Welt. Das erwachte Bewußtsenn der Selbstståndiakeit enthält die Möglichkeit der Entstehung des Bosen, ist aber durchaus nicht das wirklich Bofe, sondern soll eine Entwicklungsstufe zu höherer Vollendung werden. Das Kur = fich = senn, die Selbstheit ist als Moment des Dasenns gut und nothwendig. Denn bei der hoberen Entfaltung der freien Wefen, bei dem entschiedenen Bewußtsenn ber eignen Selbstbestimmungsfahigkeit

und der dadurch zu erringenden Macht, wird auch das Gottesbewußtsenn hohere Forderungen machen. Das Gewiffen halt dem gesteigerten Selbstbewußt= senn das ewige Gebot vor, den endlichen Willen dem gottlichen zu unterwerfen, und das felbst= ståndige Princip nur in Harmonie mit dem End= zwecke der Schöpfung zu gebrauchen. Hier entsteht jener große Wahlact, wodurch jedes freie Wefen feine kunftige Laufbahn bestimmt. Im glucklichen Kalle will es seine selbstståndige Kraft dem gott= lichen Willen unterordnen. Es erhebt sich dadurch über seinen ursprüglichen, noch nicht durch die cigene That bestätigten, reinen Zustand, negirt den eignen Willen als Entwicklungsmoment und er= wirbt sich in einer hoberen Stufe Gottahnlichkeit, indem es aus Selbstbestimmung das Gottliche will.

Im unglücklichen Falle aber wird jene Unterscheidung im Bewußtseyn und Willen des freien Wesens zur Scheidung. Der Gedanke verweilt bei der Macht, welche die Selbstbestimmung gewährt, das Auge des Geistes wendet sich dadurch von dem höheren Lichte ab, das ihm im Gottes-

bewußtseyn scheinet. Der Entwicklungsmoment der Selbstliebe sirirt sich. Das freie Geschopf geht nicht vorwärts, erhebt sich nicht zu seinem Censtrum, sondern isolirt sich. Da wird die Selbstliebe zur Eigenliebe, und endlich zur Selbstsucht. Die Möglichkeit des Bösen ist zum wirklich Bösen geworden. Das beharrliche Fürssich=seyn, die firirte Selbstheit ist das Böse.

Da die Entwicklung der organischen Körper auf eine abnliche Weise vor sich geht, wie die des Geistes, so findet eine Parallele zwischen beiden statt, und in der Natur läßt es sich auf eine finnlich wahrnehmbare Urt nachweisen, wie frankhafte Buftande aus mangelhafter Entwicklung ent= stehen. In dem ungebornen Rind z. B. sind die Lippen noch nicht verwachsen, die Gedärme liegen noch außerhalb des Unterleibes. Wenn aber diese an sich normalen Zustände länger dauern, als sie sollten, und das Rind so auf die Welt kommt, so ist bieses ein migbildetes, bas an einer Safen= scharte oder an einem Nabelbruche leidet. Nicht Diese Bildungen an sich begrunden das Krankhafte

und Häßliche dieser Erscheinungen, sondern das Stehenbleiben in diesem Momente der Bildung. Wenn der Mann noch wie ein Kind ist, so ist dieß ein Uebel, aber nicht das Kindseyn als solches.

Wenn beim beutlicher erwachenden Selbstbewußtseyn des Kindes, dieses zuerst Ich fagt, und
dadurch zeigt, daß es eine Entwicklungsstuse erreicht
hat, in welchem es sich von andern Wesen bestimmt
unterscheidet, so ist diese Entwicklung nichts Boses.
Wenn aber bei diesem Weiterschreiten des Individuums der nun kräftiger werdende Wille den
Gehorsam versagt, statt nun mit bestimmtem
Willen zu gehorchen, so wird der Selbstwille zum
Eigenwillen und Eigensinn.

Man kann es bei Kindern oft beobachten, wie sie in dieser Periode leicht den Gehorsam versfagen und gerne eigenmächtig handeln, in keiner andern Absicht als ihren Willen zu thun. Die Freude selbstständigere Wesen zu werden läßt sie ihre Kraft versuchen. Dieser nur spielende Widerstand wird aber ohne verständige Leitung leicht zu ernstem Ungehorsam. Oft kehren sie wieder nach

furzer Befinnung freiwillig zum Gehorfam zuruck. Denn mit der größeren Selbstständigkeit wird auch das sittliche Gefühl entschiedener. Grade bei reich= begabten Kindern tritt jenes felbstståndige Princip oft fehr stark hervor, und ist gewiß nicht als ein Uebel anzusehen, sondern führt vielmehr durch Gehorfam und Selbstbeherrschung zur Charakter= stårke. In der normalen Entstehung fagt der Mensch: ich will, in der kranken: ich will. Letteres ift der immer wiederkehrende Gundenfall. Denn nicht der willenlose oder willensschwache Mensch ist der beste, sondern der sich mit dem entschiedensten Willen, und also wenn es erfordert wird mit dem größten Opfer, vom göttlichen Willen, also burch das Gewissen, frei bestimmen låßt.

Mit jeder neuen Periode des Lebens wiederholt sich auf verschiedene Weise jener Wahlact, wodurch der Mensch sich entscheidet, mehr ein Daseyn für sich oder für höhere und allgemeine Zwecke zu führen. Mit dem Jünglingsalter tritt eine Wahl ein zwischen dem Nausch der Sinne einerseits und

A

der Liebe und dem Chraefuhl andrerseits. In der Wahl und der Thatigkeit des Berufs tritt die kluge Berechnung mit der Begeisterung für höhere 3wecke in Rampf. Im gereiften mannlichen Alter wird dem Menschen noch einmal die Entscheidung seines Lebens überlassen. Noch einmal hat er zu bestimmen, ob der Werth oder die Burde, die Klugheit oder die Weisheit die Hauptmotive feiner Handlungen fenn follen. Wer diefe Entwicklungs= perioden verfaumt, wer die Begeisterung der Jugend nie erfahren, wer eine wurdige Thatigkeit des Mannesalters versäumt hat, der kann zwar als reuiger Greis sterben, aber er hat den Werth des Lebens verscherzt, und ihm bleibt nur das negative Resultat von der Nichtigkeit der Dinge, wie er sie angesehen und behandelt hat. Merkwurdig ift es, wie in der Physiognomie sich dieses Resultat auß= druckt, und wie menschliche Züge, in denen sich nie Begeisterung, Erhebung und wurdige Geistes= thatigkeit ausprägten, die innere Urmuth der Scele abspiegeln.

Mus der bisherigen Darftellungsweise vom

Ursprunge des Bosen geht hervor, daß daffelbe nichts Ursprungliches und nichts Nothwendiges ist. Die Doalich feit des Bosen, bervor= gehend aus dem Bedurfnig des Geschöpfs sich zu erganzen, erkannten wir zwar als nothwendig, aber diese Möglichkeit war nur der Weg zu gro-Berer Vervollkommnung. In sittlicher Beziehung ist bei der Untersuchung über den freien Willen nichts fo wichtig, als nachzuweisen, daß das Bose nichts Nothwendiges sen. Denn nimmt man an, daß es ursprunglich in der Natur Gottes ober der Geschöpfe gegrundet, oder ein unvermeidliches Entwicklungsmoment der lettern sen, so wird es als folches vollig geleugnet.

Nach dem Gesagten ist vielmehr das Bose das, was gar nicht senn sollte, dessen Möglich = feit aber mit der Schöpfung freier Wesen gegeben ist, weil ohne die Freiheit die höchste Vollendung, die wahre Herrlichkeit und Beseligungsfähigkeit geschaffener Wesen gar nicht bestehn, und ihnen so die wahre Ebenbildlichkeit Gottes sehlen würde. Unser tiesstes sittliches Bewustsenn widerspricht

auch jeder Ansicht, welche die Nothwendigkeit des Bofen auf irgend eine Weise behauptet. Die Stimme des Gewissens, das Gefühl der Schuld waren bann nur Täuschung. Unser sittliches Bewußtseyn ift aber das, was wir unmittelbar am gewissesten wissen, und dem wir am sichersten vertrauen können. Zede philosophische Untersuchung kann auf dem Wege des Denkens bier nur ver= mitteln, was wir im Gefühl schon besiten. Alle Theorien, welche das Bofe als nothwendig, als niedere Stufe des Dasenns, oder als nothige Be= dingung der weiteren Entwicklung annehmen, sind in der Regel pantheiftisch. Denn wenn alles Dasenende nur eine Modification des Ursenenden ist, die Welt nicht eine freie That Gottes, fondern eine nothwendige Entäußerung oder Emanation feines Wefens, fo ift naturlich das Bofe als folches etwas durchaus Undenkbares.

Wenn das Bose nichts Nothwendiges ist, so mussen wir uns auch freie Wesen als möglich und wirklich denken, die nicht wie der Mensch dem Reiz der Selbstheit unterlagen. Über solche un=

gefallene Geister, "bie vor Gott stehen", und deren Daseyn in dem Glauben aller Bolfer eristirt, mussen eben so wie der Mensch eine Entwicklung durchlebt haben; sie mussen auch aus einem noch unentschiedenen Urstande zu einem vollendeten Zustande emporgestiegen seyn, sie mussen also eine Zeit durchlebt haben, bis sie ihr Ziel erreichten, sey nun diese Entwicklungszeit ein Augenblick oder ein Sahrtausend gewesen. Sie musten einen Weg machen, aber keinen Umweg wie der Mensch.

4.

Bon ber Entwicklung freier Befen.

Wir suchen nun den Fortgang freier Wesen naher zu beleuchten, zuerst die normale Entwicklung vom Urstande zur Vollendung, sodann die abnorme Bewegung und die Rücksehr zur Urbestimmung. In beiden Bewegungen ist aber vorzugsweise das Verhältnis der Geschöpfe zum Urwesen zu betrachten, da von diesem alle andern Beziehungen abhängen. Im ersten Moment des Dasenns, im reinen Urstande, ist Gott nur Schöpfer, Vater des Lebens. Im zweiten Moment, wo die bildende Kraft des freien Geschöpfs, als Abbild der schöpferischen Kraft Gottes, den Fortgang desselben bestimmt, ist Gott Vermittler zum letzten Ziele des Geschöpfs. Das Ziel des freien Geschöpfs ist aber das Einsewerden seines Willens mit dem göttlichen Willen, und dadurch das Vereintwerden seines Wesens mit dem göttlichen Wesen. Hier ist Gott Vollender seines ihm ähnlich gewordenen Werkes. "Von ihm, durch ihn und zu ihm sind alle Dinge."

Die freie bilbende Kraft des Geschöpfs hebt die leitende und gesetzebende Einwirkung des Schöspfers nicht auf, und umgekehrt. Denn das geschaffene Wesen ist nur frei und gut in Bezug auf Gott. Da der Fortbestand wie der Ursprung bedingter Wesen ohne Gott undenkbar ist, so muß auch eine göttliche Einwirkung bei der Entwicklung dieser Wesen stattsinden, nur muß jeder Begriff des Zwangs bei dem Gedanken der göttlichen Leitung entsernt bleiben. Auch auf dem normalen

Wege der Kortbildung bedarf das nicht gefallene Wefen einer gottlichen Vermittlung, um zu feinem Biele zu gelangen. Der Entschluß, die Wahl ift gang Eigenthum bes freien Beiftes, nur die Sabig= keit dazu ist ihm gegeben, und das Gebot diese recht zu gebrauchen. Wer aber das Gute wählt, bestimmt sich aus sich, sich von dem absolut Guten bestimmen zu laffen. Im Freiesten herrscht bas Gemiffen am unbedingteften. Wer sich für einen bestimmten Weg entscheibet, bestimmt zugleich, welche Gegenstände auf demselben auf ihn einwirken. Wenn ein Planet fich eine be= liebige Stelle im Sonnensustem wahlen konnte, so wurde er sich dadurch einer bestimmten Ein= wirkung der Sonne aussetzen. Der Grad der Beleuchtung, welche er durch die Sonne empfing, und die Starke der Attraction, welche ihn zu der= selben hinzoge, ware die Folge diefer Wahl.

Wenn man sich die einzelnen Wesen in der innigen Verbindung denkt, in der sie als sich erganzende Glieder des Weltorganismus ein gemeinsames Leben führen, so wird die Einsicht klarer,

baß die gute That keine blos individuelle, dem Einzelnen allein angehörige kenn kann. Der göttsliche Baumeister kennt ursprünglich allein den ganzen Plan keines Werks. Er ladet die Bausleute ein (gratia praeveniens), und leitet sie beim gemeinkamen Werke (gratia cooperans). Wer jenem Plane gemäß mitbildet, der ist ein "Mitarbeiter Gottes." Und jeder Handelnde ist zugleich Bauskein und Steinmehe in der Stadt Gottes, welche eint, oder im entgegengesetzen Falle, in Babel, der Stadt der Verwirrung, welche trennt. Er construirt oder bestruirt gemeinsam: Hier liegt auch der Grund aller Solidarität.

Wenn bei der Erforschung religiöser Wahr= heiten und besonders in kirchlich bewegten Zeiten, wo die Ertreme der Wahrheit so leicht mit Leb= haftigkeit ergriffen werden, z. B. in der Epoche, in welcher Augustin und Pelagius lebten, oder zur Zeit der Nesormation, über die Macht der menschlichen Freiheit und ihr Verhältniß zur gött= lichen Einwirkung, sich ein Streit erhob, und bald nur die göttliche Gnade, bald nur des

Menschen Verdienst als das allein Bestimmende für das ewige Schicksal des Menschen angesehen ward, so mussen wir hier, wie in so Vielem, nur die auseinander getrennten Momente einer höhern Einheit erkennen, welche jene Momente verknüpsend allein die volle Wahrheit enthält. Nur das Nur ist falsch.

Wollte man fagen, die Pflanze wuchse und gedeihe nur durch den Einfluß des Lichtes und der Warme, so vergißt man, daß sie einen innern Trieb hat, sich zum Lichte zu erheben und sich von innen heraus zu bilden. Wollte man umgekehrt behaupten, die Pflanze wuchse nur durch ihren Bildungstrieb, so übersieht man, daß der Einfluß der Sonne ihr zum Gedeihen nothig ist.

Wir verfolgen den normalen Entwicklungsgang freier Wefen weiter.

Die Wahlfreiheit ift nur ein Moment in diefem Entwicklungsgange, und muß als folche überwunden werden, um einem hohern Zustande Platz zu machen. Diefer ist aber die gottverwandte Freiheit, die nicht mehr in einer Wahl zwischen Gut und Bose, zwischen Liebe und Selbstsucht besteht. Diese Freiheit, welche kein vorübergehendes Moment, sondern das ewige Attribut der gottverbundenen Wesen ist, ist die sich selbstbestimmende productive Thåtigkeit im Bereich des wahrhaft Seyenden, des Guten. Diese in Gott ursprünglich bestehende, von freien Geistern aber erst durch die Wahlfreiheit erworbene, vollendete Freiheit, ist das Endziel dieser Geister, in dem sie wandellos vor Gott stehen.

Die Kunst kann uns ein Beispiel geben von dem Verhältniß dieser beiden Arten der Freiheit. Denken wir uns einen Dichter, der in seiner ersten Entwicklung im Schwanken war zwischen der reinen völlig angemessenen Darstellungsweise seines Gegenstandes, und einer Behandlungsart, in welcher etwa übertriebene, aber Effect machende Schilderungen vorkommen. Wie sein Talent sich höher entwickelt, und er das rechte Maaß des Schönen inniger erkannt hat, wird er keine Wahl mehr haben zwischen einem angemessenen und un=angemessenen Ausdruck. Sein gesteigerter Schön=

heitssinn bewahrt ihn vor einer solchen Verirrung des Geschmacks. Die poetische Freiheit und Productionsfraft leidet aber hierdurch gar nicht, und kann sich vielmehr nur wahrer und reicher nach allen Nichtungen entsalten. Eben so sind Maler und Tonsetzer, die sich durch keine Manier vom wahrhaft Schönen und Angemessenen ableiten lassen, die wahrhaft freien und hochbegabten Künstler. Naphael und Mozart haben in allen Nichtungen künstlerisch producirt, aber die Bahn des Schönen haben sie nie verlassen.

Beiläusig bemerken wir bei diesen Beispielen, daß die Betrachtung und noch mehr die Ausübung des wahrhaft Schönen und Guten nicht bloß an sich das beste Entwicklungsmittel ist, sondern zusgleich das beste Gegengist gegen den Reiz des nur scheindar Schönen und Guten, weil die Beschäftigung mit jenen die Täuschungen der letztern verscheucht. Wer an einem wahren Kunstwerksich erfreut, liebt kein bloßes Essectstück mehr, wer eine Wissenschaft mit Ernst bearbeitet, dem widersstrebt jede oberstächliche Behandlung. Deshalb ist

eine tuchtige Thatigkeit das beste positive wie negative Erzichungsmittel.

Es låßt sich denken, daß der Uebergang vom Momente der Wahlfreiheit, der Prufung, zu der dauernden wesentlichen Freiheit, der Vollendung, durch einen vollig entscheidenden Uct des Willens auf einmal vollbracht werden konne. Gine solche reine Entwicklung gliche dem sich Deffnen der Knospe beim Scheine ber Sonne. Beim Menschen aber, beffen gemischte Natur wir spåter betrachten werden, hat dieser Uebergang mannigfache und bei dem Einzelnen verschiedene Stufen. Der Gewinn 3. B., den Verrath und Bestechung versprechen, hat für einen Menschen, in welchem nicht alles sittliche Gefühl erloschen ist, gar keinen Reiz, sondern kann ihm nur Abscheu erregen. Derselbe Mensch ist vielleicht aber nicht sicher, durch eine Leiden= schaft momentan zu einer unrechten That verleitet zu werden. Nach ernstem Kampfe gelingt es ihm wohl, daß ihn die Leidenschaft nicht mehr zur That hinreißt, aber die bose Neigung vermag noch feine Gedanken, wenigstens auf Augenblicke zu

vergiften. Endlich wird jeder unwurdige und egoistische Gedanke seiner veredelten Natur so widerstreben, daß er keine Stelle mehr in seiner Seele findet.

Wenn dieser Zustand herrschend ist, was hier selten und kaum der Fall ist, dann ist die Wahlstreiheit zwischen Gut und Bose überwunden, und die wahre gottinnige Freiheit, die keinen Rückfall möglich macht, errungen. Denn wenn nichts mehr als das Gute dem Menschen gefallen kann, so ist die Sünde für ihn todt. Sie ist gleich einem Saamenkorn, das auf einen für es unfruchtbaren Boden fällt und daher nicht ausgehen kann.

Der Urtrieb des Geschöpfs, das Bedürsniß sich zu ergänzen, hat nun seine Befriedigung gesunden. Der Wille, der seinen Gegenstand kennt, wird zur Liebe. Die Liebe zum Bollkommnen ist die Erstüllung des freien Willens. Ist sie herrschend, so hat das Unvollkommne keinen Neiz und keinen Einfluß mehr. Mit der Wahlfreiheit hört auch das Gebot auf. Die Liebe ist des Gesches Erskullung. Vollkommne Freiheit und vollkommne Liebe sind daher eins.

Von dem Abfall und der Wiederherstellung freier Wefen.

Bisher haben wir den normalen Entwicklungs= gang freier Wesen betrachtet, in welchem sie von einem ursprünglich reinen, gegebenen Zustand zu einem durch den freien Willen bethätigten, voll= kommnen fortrücken, wobei sie emporsteigend zu= gleich empor geführt werden.

Wo aber das Bose entstanden ist, wo der Moment der Selbstheit, des Für=sich=senns, sich zur Selbstsucht fixirt hat, da tritt eine wesentliche Beränderung in dem nun gefallenen Wesen und in seinem Bezuge zu Gott und der Welt ein.

Nur durch die Erfahrung kennen wir das Bose. Ohne sie wurde es uns unbegreislich seyn, daß in einer vom vollkommnen Wesen erschaffenen Welt die Sunde, der Schmerz und die Häslichkeit Platz sinden könnten. Eine vernünftige, apriorische Deduction des Bösen gibt es nicht. Denn das Unvernünftige ist nicht aus der Vernunft abzuleiten. Zede Theorie, welche in einer nothwendigen Ent=

wicklung die Welt und ihre Thatigkeiten zu erklaren sucht, leugnet das Bose. Aber der Vorwurf des Gewissens und das Gefühl des Schmerzes lassen sich durch eine solche Theorie nicht abweisen.

Durch die Firirung eines Moments in seiner normalen Bewegung wird die Evolution eines Wesens gehemmt. Gehinderte Evolution ist daher der erste Charafter des Bosen. Der Trieb das Daseyn zu ergänzen, sindet keine Befriedigung. Es entsteht ein Streben, das nicht sein Ziel sindet, ein Durst, der nicht gelöscht wird. Der Bezug zum Urwesen ist gestört.

Wir erkannten in den geschaffenen Wesen zusnächst die Realisirung göttlicher Ideen. Diesen objectiv gewordenen Ideen wohnt aber zugleich ein selbstständiges Princip ein, ihr Dasenn zu entwickeln. In erster Beziehung, so serne sie sind, kann das Verhältniß zum Schöpfer sich nicht ändern. Er ist in ihnen und beherrscht sie als seine eignen Gedanken. Vermöge des selbststänzdigen Princips, das wir als das bildende erstannten, kann der Bezug zum Urwesen umgeändert

werden. Ihrem Daseyn nach sind alle Wesen an Gottes Willen gebunden, aber ihrer selbstbestimmenden Thåtigkeit nach sind nicht alle mit Gottes
Wille verbunden. Gott durchdringt alle Wesen,
wie die Schwere alle Körper, sie mögen seyn,
wie sie wollen, aber er durchleuchtet sie nur in
dem Maaße, als sie wollen. Nur die Mitwollenden sind für das Urlicht transparent, das heißt
mitleuchtend.

Wenn nun die Evolution gehindert wird, so hort doch die Bewegung nicht auf. Was lebt bewegt sich fort. Es entsteht nur eine falsche Entwicklung und eine falsche Ergänzung. Statt in dem an sich vollkommnen Wesen oder in den endlichen Wesen, so fern sie Abbild und Ausdruck des vollkommnen sind, so fern sie also gut und sich nicht su ergänzen, steigert sich nun das Gefallen an dem Ich als solchem, an dem endlichen nicht nach Vollkommenheit und also nach Gottähnlichkeit strebendem Ich. Und da jedes einzelne Wesen in einem ursprünglichen Bezug, wie zum Schöpfer so auch zur Schöpfung steht,

als Theil eines großen Ganzen, so entsteht nun auch ein Gefallen an den Dingen der Welt, als blos endlichen, so sern sie nicht Ausdruck der Weltordnung (cosmos) sind. Denn die Welt, wie jeder Theil der Welt, so fern sie nicht das Ewige und Vollkommne ausprägt, ist ein Leeres, ist eitel. Das blos Endliche ist das Eitle.

War also Hemmung der rechten Bewegung der erste Moment des Bosen, so ist die falsche Bewegung der zweite Moment desselben. Es erfolgt eine Perturbation, die von der rechten Bahn ableitet. So isolirt sich das Geschöpf von allem gesunden Leben, wie von der Urquelle des Lebens. Die versuchte Selbsterhebung, Gott gleich, statt Gott dienend zu handeln, führt zur wirklichen Erniedrigung. Die Hoffarth macht den armen Teusel.

Indem aber der irrgeleitete Ergänzungstrieb sich dem Nichtgöttlichen zuwendet, dem Scheinguten und Scheinwahren, wird der Mensch von dem Zauber desselben gesesselt. Statt ein activ Bestimmender wird er ein passiv Beherrschter, wie dieß

die Sprache in den Worten Leidenschaft und Passion so richtig bezeichnet.

Mit dem verkehrten Willen ist zugleich die irrige Erkenntniß gegeben. Mit der Gunde ent= steht auch der Wahn. Ein Theil unfrer Kenntnisse folgt nur dem Gesetz der Nothwendigkeit, wie alle mathematischen und logischen Wahrheiten; ein andrer Theil wird durch unfre Freiheit bedingt. Ueber die Gesetse der Parabel oder den Grundsat der Identität ist keine verschiedene Unsicht denkbar, aber über bas Wefen ber Freiheit, bes Gewiffens, und endlich Gottes felbst, also gerade über die wichtigsten Gegenstande findet eine große Ber= schiedenheit der Ansichten statt. Die Hauptursache davon ist der Einfluß, den die Richtung unsers Willens auf unfre Erkenntniß hat. Der Chrlose kann keinen richtigen Begriff von der Chre haben, noch der Gewissenlose vom Gewissen. Aber dieß nicht Können kommt von seinem nicht Wollen. Die verkehrte Unsicht entsteht durch den verschuldeten Mangel ber Einsicht. Wenn nun ber freie Wille nicht in der Liebe zum Vollkommnen an sich und

den Refleren deffelben in der Schopfung seine Befriedigung sucht, so bekommt er dadurch eine verkehrte Erkenntniß von Gott und der Welt. "Bei den Verkehrten bift du verkehrt." Der Selbstsüchtige kann Gott nicht mehr als die ewige Liebe erkennen, und die Welt als Offenbarung derselben. Der vollkommne Geist wird ihm zum blinden Fatum, der allbezwingenden Macht ohne Wissen und Willen. So entsteht der Pantheismus und endlich der Naturalismus in dem zerrütteten Gottesbewußtseyn. Denn wo der Geift verkannt wird, wird die Natur vergottert. Das heilige Band, das die Welt mit Gott verbindet, ift dem von ihm Abgewandten auch nicht mehr begreiflich. Das Gute ift ihm nur das Nügliche, das Schone nur das Angenehme. Die Weisheit wird zur Mugheit, die Liebe zum Egoismus, Achtung und Bewundrung find tonende Worte, und das Gewissen, das sich nun einmal nicht wegraisonniren läßt, ein hartnåckiges Vorurtheil.

Wenn durch den Mißbrauch der Freiheit sowohl das Wollen als das Erkennen eine falsche Nichtung

erhalten und dadurch eine Disharmonie mit dem Schöpfer und der Schöpfung entsteht, so fragt sich nun, welcher Bezug zwischen dem verschuldeten freien Wesen und der Weltordnung sortbestehen kann?

Die Ordnung verlangt, daß die Unordnung zu Grunde gehe, die Gesundheit will den Tod der Krankheit. Das Leiden, die erfolgte Zerrüttung hat daher einen doppelten Charakter. Es ist zusnächst die unmittelbare Folge der Schuld, die Frucht der bösen That. Da aber der Zweck der Schöpfung und die Endabsicht Gottes, Alles in Allem zu seyn, nicht ausgehoben werden kann, so muß das erzeugte Uebel selbst diesem Zweck als Mittel dienen. Die Strafe ist demnach zunächst nur Folge der Schuld; für das Endziel der sittslichen Weltordnung aber Wiederherstellungsmittel.

Die Betrachtung ber verschiedenen Straftheorien wird dieß deutlicher machen. Es lassen sich diese in zwei Klassen theilen, nachdem namlich bei der Strafe entweder das schuldige Individuum berückssichtigt wird, oder diesenigen, welche durch jenes leiden oder gefährdet sind; seven diese nun Einzelne

oder die ganze burgerliche Gefellschaft. Sicherung derselben kann schon deshalb nicht der einzige Zweck der Strase seyn, da der Verbrecher, wie groß auch seine Schuld seyn mag, doch immer als Person, als Selbstzweck behandelt werden muß. In Bezug auf diesen herrschen nun hauptsächlich die Wiedervergeltungs = und die Vesserungstheorie.

Die Vertheidiger der erftern fagen: Die ewige Gerechtigkeit fordert, daß Jeder, welcher gegen die göttliche Ordnung handelt, die üblen Folgen der gestörten Ordnung trage. Ob er sich dadurch beffere ober nicht, ift eine Frage, die von der Strafe unabhangig ift. Bei einem hartnackigen und verstockten Bosewicht ware bann jede Strafe eine Thorheit und ein Unrecht. Durch die Strafe, wenn sie namlich gerecht und der Schuld an= gemeffen ift, widerfahrt dem Schuldigen fein Recht. Denn fur ein vernunftiges und freies Wefen, mas er trot ber Schuld bleibt, ift auch ber vernünftige und sittliche Rechtsgrundsat anwendbar, nach welchem jeder die Folgen seiner That zu tragen hat; und der Staat, der dieses Recht handhaben

foll, auch trot und gegen den nicht vernünftigen Willen der Einzelnen, ist daher verpflichtet, die Verletzungen des Nechts zu ahnden, und dem, der es verletzt, die Macht des Nechts über das Unrecht zu zeigen.

Diejenigen, welche die Besserung des Schuldigen als den 3med der Strafe ansehen, sagen bagegen: wenn der lette Zweck der Menschen möglichste Vollkommenheit und Gottahnlichkeit ist, so konnen alle vernünftigen Strafmittel nur biefe bezwecken. Wenn ein Mensch dem andern sein Eigenthum, feine Freiheit, fein Leben raubt, wird irgend etwas dadurch gebessert, daß man diese Guter dem Schuldigen auch nimmt? Man hat nun zwei Ungluckliche statt einem, und meist noch mehr, weil fast immer die Folge der Strafe noch Undre trifft, als den Verurtheilten. Die Wiedervergeltung, welche nicht die Besserung des Schuldigen bezweckt, ist nur eine Rache, die früher in barbarischen Beiten von den Einzelnen als jus talionis, jest vom Staate ausgeubt wird, sofern er diesem Grundsatz huldigt. Aber das Princip bleibt immer

basselbe und verstößt gegen das höchste Princip der Liebe, wenn nicht das Wohl des Schuldigen das durch bezweckt wird.

Diese beiden Theorien lassen sich aber mit= einander vereinigen, indem man die eine der andern unterordnet. Denn wenn man bie lette Beftim= mung der Menschen vor Augen hat, so kann Befferung nur ber Endaweck ber Strafe fenn. Ihr nachster Zweck ist aber der, die Unordnung, das Unrecht zu zerstoren. Die Schuld wird ge= bufit, damit der Schuldige die zerftorende Natur der Sunde kennen lerne. Der menschliche Richter, ber in seiner Stellung nicht ben ganzen Gang ber Entwicklung und Wiederherstellung des Schuldigen übersehen kann, sondern nur berufen ist, dem= selben die Strafe als nachste Folge der schuldigen That aufzulegen, und damit ihm sein Recht und der Gefellschaft ihr Recht angedeihen zu lassen, kann die Strafe anordnen, ohne zunächst die Befferung zu erwarten.

Se roher ein Volk ist, je mehr wird auch die Wiedervergeltung in seiner Rechtspflege noch herr=

schen, und als Entwicklungszustand anerkannt werden mussen; je mehr es sittlich und geistig entwickelt ist, je mehr wird die Strafe in ihrem Endzweck erkannt, das Princip der Bergeltung gemildert und nur als Moment zur Besserung betrachtet.

Indes kann keine Strafe den Schuldigen bessern, so lang er kein Schuldbewußter ist. Erst durch das Schuldbewußtseyn und die dadurch mögliche freie Uebernahme der Strafe, wird der Zweck derselben für ihn erreicht. Ein großer Dichter hat in wenigen Worten diese Bedeutung der Strafe darzgestellt, und dadurch die beiden angegebenen Strafztheorien mit einander vereint. Als Faust Gretchen befreien will, sagt diese: "Gericht Gottes! die habe ich mich übergeben." Mephistopheles ruft: "Sie ist gerichtet." Die Stimme von oben: "Sie ist gerettet."

Wenden wir nun diese Rechtsgrundsätze auf die der Weltordnung an, von der sie nur ein Abbild sind, so ergibt sich, daß der von der gött= lichen Ordnung Abgewichene das Leiden als un= mittelbare Folge der Schuld, als bloße Strafe

tragen muß, so lange der Wille in der falschen Richtung beharrt, und sich darin verstockt; daß aber das Leiden ihn zu seiner Wiederherstellung vorbereitet, so bald er durch Anerkennung seiner Schuld, Befreiung von derselben sucht. Der Mensch muß so lange den ewigen Gesehen der Weltsordnung solgen, bis er sie befolgen will. Fata volentem ducunt, nolentem trahunt.

Früher suchten wir zu zeigen, daß die Entswicklung freier Wesen erreicht würde durch die vermittlende göttliche Wirfung und durch die eigene Bildungsfraft der Geschöpfe. Durch die falsche Richtung derselben wird nun jenes Grundverhältniß nicht aufgelöst, sondern nur modisicirt, die versmittelnde Kraft Gottes wird zur erlösenden, die bildende Kraft des Geschöpfs zur umbilsdenden. Wenn in dem ursprünglichen Zustand der geschaffene Geist seine Bestimmung nicht allein erreichen konnte, wie auch der gesundeste Organismus sich nicht ohne Licht entwickeln kann, so ist dieß gewiß noch weniger möglich, wenn die Freiheit

mißbraucht, und badurch die Erkenntniß getrubt und die Rraft gelahmt ift.

Wie ist nun eine Regeneration möglich, ohne daß die Kreiheit dabei leidet? Kreie Wesen, welche die Freiheit mißbraucht haben und felbstisch geworden sind, welche nun "wissen, was gut und bose ist", ternen durch die Folgen die Natur des Bofen verstehn. Diese Folgen sind das Gefühl der Schuld und das außere Uebel.\*) War früher die Wahl zwischen dem Gebot des mahnenden Gewissens und bem, was das felbstische Princip verhieß, so ent= steht jett eine neue Wahl, wobei das strafende Gewiffen und die Erfahrung von dem, mas jenes Princip gewährte, ein neues und stärkeres Motiv gegen den Neiz des Bosen abgeben konnen. Ift daher durch die erste Verschuldung die eine Wag= schaale gefunken, so gibt diese neue Erfahrung der andern leichter gewordenen Wagschaale wieder

<sup>\*)</sup> Eritis sieut dii seientes bonum et malum. Folg' nur dem alten Spruch und meiner Muhme, der Schlange,

Dir wird gewiß einmal bei beiner Gottähnlichkeit bange.
Söthe's Tauft.

ein neues Gewicht, und es ist so eine neue Wahl angeboten. Dies ist die große sittliche Bedeutung des Schmerzes, indem die Folgen des Bosen zur Besiegung desselben bestimmt sind.

Je weniger ber Schuldige seine wahre geistige Natur verkannt hat, und je weniger deshalb sein Bezug zu den göttlichen Dingen geschwächt ift, desto mehr wird die innere Migbilligung des Ge= wissens hinreichend senn, ihn von dem Bosen wieder abzuwenden. Je mehr er sich aber von der urforunglichen Bahn entfernt hat, werden auch die åußeren verderblichen Folgen nothig, um jene Rrifis des Willens herbeizuführen. Es find die åußeren Uebel, welche einen Menschen treffen, jedoch keineswegs als das Maaß seiner Schuld zu betrachten, da sie zugleich zur Entwicklung der Freiheit dienen, die Menschen aber auch soli= darisch leiden (wovon spåter), und dem Starken und schon Geubten ein größerer Kampf, das Durchwandeln mehrerer Entwicklungsstufen und ein schnelleres Durchgeben durch die einzelnen zu= gemuthet werden kann.

Da der Proceß, welcher nun zur Regeneration des gefallenen Wesens nothig ist, nur eine Absänderung des ursprünglichen Entwicklungsganges ist, so wird auch hier die erste Aussorderung zur Rückschr (gratia excitans, praeveniens), die Führung beim Rückweg (gratia adjuvans, cooperans) und die Vollendung am Ziele (gratia executrix, subsequens, consummata) von dem göttlichen Willen ausgehn. Der zur Wahrheit Zurückschrende ist auch hier durch seine Umbildungskraft ein Mitarbeiter Gottes.

Von oben eingelaben begibt er sich aus eigener Wahl in eine neue Bahn, wo höhere Anziehungsfrafte und ein reineres Licht auf ihn einwirken. Denn mit jedem wahren Fortschritte im Guten wird dasselbe bem reineren Sinn vernehmlicher und dadurch Neizung und Anziehung stärker. Das im Heilen bez griffene Auge wird für das Licht empfänglicher und lernt Farben und Formen richtiger unterscheiben.

Aber der freudige Weg der Entfaltung ist mit dem schmerzlichen der Lostrennung von dem selbst= erworbenen Uebel verbunden. So wird das Leben zu einer Geschichte fortgehender Prufungen und Suhnungen. Der Tod ist geboren und die Pforte geworden zum neuen Leben.

Die Befreiung von der Schuld und dem Uebel, die auf den Menschen lasten, ist der Hauptinhalt aller Religionen. Die Religion ift, wie schon ihr Name befagt, wefentlich Erlösungsmittel. In den Religionen der åltesten Bölker, welche wohl såmmtlich ursprunglich auf inneren Unschauungen beruhen, wird nun ein von dem absoluten gott= lichen Urwesen unterschiedenes gottliches Princip angenommen, welches in der Welt und der Zeit wirkend, die Schopfung mit dem Urwesen vermittelt. Im Chriftenthum erscheint uns dieses das ewige Senn der Gottheit offenbarende Princip als der Lo= gos, als das gottliche Urwort, und die Offenbarungen dieses gottlichen Princips bilden nun den wesent= lichen Inhalt der Geschichte. Die vermittelnde und verschnende gottliche Kraft wird so zum per= fonlichen Mittler und Erloser. Die Begrundung und Ausführung dieser Lehre, welche den Haupt= inhalt des historischen Christenthums ausmacht,

liegt aber außerhalb der Schranken dieser Unter= suchung. Diese suchte nur nachzuweisen, daß zur Entwicklung und zur Wiederherstellung freier Wefen eine von Gott ausgehende Wirkung nothwendig fen, wie aber dieselbe im Verlaufe der Geschichte geschieht, ift Gegenstand der historischen Offenbarung, die geglaubt, erlebt und verstanden, aber als freie That Gottes nicht aus nothwendigen Grundfaten abgeleitet werden kann. Denn das Bofe, sahen wir, konnen wir nicht anders als durch die Er= fahrung erkennen, da das Unvernünftige nicht aus der Vernunft beducirt werden fann. Das Beil= mittel muß aber der Krankheit entsprechen, die verschiedenen Führungen und Offenbarungen also im Berhaltniß stehen zu ben Stufen ber Ent= wicklung und den Graden der Berirrung.

Dieß führt uns zu der Frage von der Natur der Offenbarung überhaupt. Nach der ganzen bisherigen Darstellungsweise gingen wir von einem allen Menschen innewohnenden Gottesbewußtseyn aus, das mit unserem Selbstbewußtseyn gegeben ist, indem wir nur in Bezug zu einem unbedingten,

uns begrundenden Wefen find, und uns als folche wiffen.

Gibt es nun noch eine andere Offenbarung von dem gottlichen Wefen und feinen Beziehungen zu uns, als die uns ursprunglich durch Vernunft und Gewiffen gegeben ift? Da Gottes Walten in der Geschichte der bewußten Wesen wie der Natur fortwährt, so läßt sich schon im Boraus annehmen, daß durch eine hiftorische, durch die Entwicklungsftufen ber Menschen bedingte, Offenbarung das angeborne Gottesbewußtsenn genahrt und entwickelt, und wo es getrübt und geschwächt ist, erhellt und gestärft werde. Da Gott überall ist, so muß er sich auch überall offenbaren. Eine andere Frage entsteht aber hierbei. Kann der Inhalt einer geschichtlichen Offenbarung ein ganz neuer senn, und also ein anderer als der schon wenigstens im Reim in unserem Bewußtseyn enthalten ift? Hat also alle positive Offenbarung noch einen andern 3med, als den, das in uns noch unentwickelte bohere Bewußt= senn zu befruchten und dasselbe, in so fern es getrübt ist, wieder zu restauriren? Nach dem früher Gefagten mussen wir auch diese Frage unbedingt bejahen. Denn da der Mensch sein ursprüngliches Grundverhältniß zu Gott geändert hat, so werden die in der Geschichte erfolgten Erlösungsmittel einen neuen Inhalt der Offenbarung bilden, welcher in dem ursprünglichen Bewußtseyn des Menschen nicht enthalten seyn kann.

Alle historischen Offenbarungen sind auf zwei Gesetztaseln enthalten. Auf der einen ist wiedersholt, was im Innern eines Jeden ursprünglich von Gottes Hand geschrieben steht; auf der andern Gesetztasel aber steht die große Ergänzungsacte der Schöpfung, der Inhalt der Heilmittel, welche von der Geburt der Sünde bis zum Tode des Todes der befreiende Gott den unsrei Gewordenen verliehen hat.

6.

Von der jegigen Natur der Menschen.

Wir betrachteten bisher ben Fortgang freier Befen, ohne auf die Natur bes Menschen, wie fie

geworden ist, Rucksicht zu nehmen. Es ist nun nicht zu verkennen, daß bei allen Menschen, wie sie in der Geschichte erscheinen, schon ursprünglich mit dem beginnenden Bewußtseyn ein doppelter Zustand vorhanden ist. Ein Sinn ist im Menschen und eine Empfänglichkeit für das ewig Wahre und Gute, und diese sollen entwickelt werden, aber ein Hang zum Berkehrten ist bei ihm eben so wenig zu verkennen, und von diesem und seinen Folgen soll er befreit werden.

Man braucht gerade nicht an die Heereszüge Tamerlans und an die Gefängnisse Ludzwig des Eilsten zu denken, um zu behaupten, daß eine Neigung zum Bösen, nicht blos die Möglichkeit desselben in der Natur des Menschen vorhanden sen. Die Kinderstube wie die Weltzgeschichte lehrt es nur zu deutlich. Physisch beztrachtet ist der noch Ungeborne oft schon von Krankheiten ergrissen. Der Schmerz ist das erste Gesühl des Menschen. Entbehrung und Tod sind unser gewisses Loos. Die mancherlei Krankheitszanlagen, welche viele Menschen mit auf die Welt

bringen, sind nur Variationen bes allgemeinen Todteskeimes, den Jeder in sich tragt. Geistig be= trachtet aber ift der Hang zum Berkehrten fo ent= schieden, daß ihn nur eine mißverstandne Philantro= phie wegleugnen kann. Nicht etwa ausnahmsweise, unter ungunftigen Umftanden und bei ublen Bei= spielen kann der Cavismus erwachen; sondern er erwacht vielmehr immer und mit großer Heftigkeit. Er ist ohne Selbstüberwindung machtiger als die Liebe, wie die Triebe der Natur stårker sind, als die Forderungen des Geistes. Nur durch große und fortgesette Unftrengung gelingt es dem Menschen, daß das Edle in seiner Natur über das Gemeine siege; und daß das Wort gemein das Unedle bezeichnet, ist das strengste Urtheil, welches das in der Sprache ausgesprochene gemeinfame Be= wußtseyn über die Natur des Menschen fällt. Denn ware das Unedle nicht so allgemein, so mußte es vielmehr als das Ungemeine bezeichnet werden.

Diese von dem Beginn des Lebens an bestehende wenigstens theilweise verkehrte Richtung des Mensichen, welche die tagliche Erfahrung nachweist, ward,

wie auf der einen Seite geleugnet, so auf der andern als so vorherrschend angenommen, daß man ihm jedes edle Streben, jeden ursprunglichen Durft nach Licht und Recht absprach. Eine folche aus falschem Eifer entstandne Behauptung, welche so fehr wie die entgegengesetzte der Erfahrung wider= spricht, und welche das Gottliche, was in der menschlichen Natur, wenn auch nur im Reime, lebt, ganglich verkennt, hebt die Freiheit des Willens vollig auf. Die Befferung des Menschen, die Erlösung aus einem solchen ganz nachtlichen Buftande, mare bann nur die That Gottes, ber Mensch ein lebloses Gefaß, das die gottliche Gnade ohne Mitwirkung aufnahme. Diese Behauptung, welche den Menschen von Geburt an als völlig bose ansieht, hat in ihrer dann allerdings richtigen Confequenz zu den Vorstellungen von Gnadenwahl, Unfreiheit des Willens (arbitrium servum), Prå= destination, und damit von einer Willführ Gottes geführt, also zu Irrthumern, welche dem tiefsten fittlichen Gefühl des Menschen, dem unzerftorbaren Bewußtsenn seiner Freiheit aufs entschiedenste widersprechen. Unbegreiflich ware es, daß sonst geistreiche Männer dergleichen Ansichten nur haben konnten, wenn wir in denselben nicht Momente einer höheren umfassenderen Wahrheit erkennen müßten.

Wenn der Zustand des Menschen, wie er vom Beginn unsers Lebens besteht, weder ganz lichter noch ganz finstrer Natur ist, sondern eine doppelte Richtung schon vorhanden ist, so fragt es sich, wie ist dieser getrübte Zustand entstanden? Denn das Trübe so wenig als das Finstere kann das Ursprüngliche seyn.

Damit ist zugleich die Frage berührt, ob unser jesiges Daseyn das ursprüngliche des Menschen überhaupt, und eines jeden einzelnen Menschen insbesondere ist, oder ob ein vorzeitliches oder überzeitliches Daseyn unserm jesigen vorausging? Die Creatianer, Traducianer und Präeristenzianer haben diese Frage auf verschiedene Weise beantwortet, und wir betrachten hier die von ihnen behaupteten Unsichten im Allgemeinen.

Konnte man annehmen, daß unfer jegiges

Leben ein im Anbeginn gang reines und un= schuldiges mare, und jedes physische Uebel und jede verkehrte Richtung des Willens und Verstandes erst im Verlaufe des Lebens erworben wurden, so hatte es wenigstens nichts Inconsequentes, ben Unfang unfers jetigen Lebens als den uranfang= lichen zu betrachten. Da uns aber die augen= scheinliche Erfahrung zeigt, daß wir mit wenigstens zum Theil übeln physischen und geistigen Unlagen diese Erde betreten, so låßt sich eine solche ur= sprungliche Disharmonie nicht ohne vorausgegangene eigene Schuld benken. Manche Creatianer nehmen bann wohl an, die Vorsehung habe die neugeschaf= fene Creatur in einen Bustand bes wenigstens relati= ven Verderbens gerathen lassen, weil sie die Mittel in Banden hatte, fie aus demfelben zu befreien. Wenn man aber felbst annehmen wollte, daß ein bewuß= tes und freies Wefen ursprunglich und ohne feinen Willen in einen leidenden Zustand gesetzt wurde, weil ein Ersatz fur dieses Leiden moglich ift, so bleibt bei dieser Unnahme der nicht zu leugnende Sang zum Bofen vollig unerflarlich.

Die von dem angebornen Getrübtseyn der menschlichen Natur lebhaft durchdrungen waren, nahmen deßhalb immer die Ursache desselben in einer That an, welche unserm Erdenleben vorausgeht.

Nach der Unsicht der Traducianer erbt sich das moralische Uebel, wie das physische fort. Wie Krankheiten und Mißbildungen vererben sich auch hiernach die bosen Neigungen, und bei allen Menschen die Wurzel derselben, der Hang zum Bofen. Auf diefe Weise nehmen sie an, daß im ersten Menschen, aus dem alle hervorgegangen fenen, die geiftigen Reime aller folgenden Ge= schlechter enthalten waren, und daß, da jener durch ben Migbrauch seiner Freiheit sich von der ur= sprunglichen Ordnung abwandte, diefe falsche Rich= tung des Willens fortwuchere. Jeder Menschengeist trage baher etwas von dieser ursprunglichen Schuld, obaleich er als Individuum keinen Theil daran habe. Wie wenn ein Magnet in viele Stucke getheilt wird, jedes Stuck bis ins Unendliche wieder die Natur des ganzen Magnets, Indifferenz= punkt und Pole hat, oder wie manche niedere

Thiere, wenn man sie in verschiedene Stucke trennt, als besondere individuelle Thiere fortleben, so sey durch Uebertragung (per traducem) der moralische und physische Grundcharacter des Urmenschen in alle Erdgeborne übergegangen; die Menschheit gleiche einem Walde, der durch die Absetzer eines Baumes entstand, und alle Menschen wären freigewordne Leste eines Stammes und gleicher Natur mit diesem.

Beleuchten wir diese Ansicht etwas naber.

Daß in organischer Hinsicht die Nachkommen die glücklichen und unglücklichen Unlagen ihrer Borfahren tragen, darüber kann kein Zweisel seyn. Daß es ein angebornes Uebel gibt, ist gewiß. Aber eine angeerbte Schuld ist etwas Undenksberes. Der freie Wille bestimmt den Charakter der Persönlichkeit. Haben die Menschen an einer Schuld Theil genommen, so hatten sie einen eigenen Willen. Denn man kann keinen fremden Willen haben. Gebrauchten oder mißbrauchten sie diesen ihren freien Willen, so waren sie auch für sich bestehende persönliche Wesen. Es kann eine

Schuld geben, an der Viele Theil nehmen, aber keiner kann für den andern eine Schuld begehen. Wohl kann Einer die Schuld des Andern tragen, d. h. die Folgen derfelben. Diese sind aber ohne Mitschuld des Tragenden ein Uebel, aber keine Schuld.

Der Irrthum dieser Theorie (denn für solchen mussen wir sie nach dem Gesagten halten) beruht darin, daß man die Gesetze der sittlichen Natur mit denen der organischen verwechselte. Organische Zustände können übertragen und daher geerbt werden. Sittliche Zustände, Nichtungen des Wilsens können aber nur durch Selbstbestimmung, durch die eigene That erzeugt werden.

Wenn wir daher der Erfahrung gemäß die menschliche Natur schon beim Beginn dieses Lebens mit einem moralischen und physischen Uebel behaftet annehmen mussen, so bleibt uns kein andrer Erstlärungsgrund übrig, als daß wir eine freie That und zwar eine Verschuldung voraussezen, die bei jedem Menschen dem jezigen Daseyn vorausging, und den getrübten Zustand desselben bedingt.

Ein solches dem erscheinenden Leben voraus=
gehendes Seyn, dessen Annahme wir bei fast allen
alten Bölkern wiedersinden, kann auf sehr ver=
schiedne Art gedacht werden. Wir mussen diese
Annahme an sich betrachten, und zwar ohne die
verschiedenen Meinungen, die sich oft damit ver=
banden, wie die der Metempsychose, planetarischer
Durchgangsstusen u. dgl.

Db nur ein Moment unferm jetigen Dasenn vorausging, in welchem ber menschliche Geift durch einen Willensact seine Richtung bestimmte, oder ob fein Senn mit dem Anfang der Schopfung beginnt, ob er bei dieser zweiten Unnahme ein vorzeitliches reines Dasenn durchlebte, das aber noch nicht bis zur indelebilen Bollendung ge= kommen senn konnte, und erst dann dem Reize der Selbstheit unterlag, oder ob er schon vor undenklichen Zeiten an einer großen Schuld Theil nahm und hierauf nun ein getrubtes Dafenn durchlebte, bis er diese zu seiner Regeneration bestimmte Erde betrat, kann hier gang unerortert bleiben. Denn die Unnahme einer vorzeitlichen, das

Erdenleben bestimmenden That ist das Einzige, wozu wir gedrungen werden, weil wir das Uebel nicht ohne Schuld denken konnen. Das Wie einer solchen That und eines solchen Seyns liegt aber ganz außerhalb der Gränzen unsers jehigen Bewußtseyns.

Daß wir und eines folden vorzeitlichen Zustandes nicht erinnern, ist durchaus kein gultiger Einwurf gegen die Unnahme desselben. Wir erinnern uns auch nicht der ersten Momente dieses Lebens, die denn doch mit den spåteren Epochen desselben so innig zusammenhången und dieselben bedingen, wir erinnern uns nicht ber Seelenthatigkeit im Schlafe, im Delirium, im Schlafwandeln, in der Efstase. Unser Gedachtniß in unserm gewöhnlichen Zustande ist offenbar von dem des Organismus, namentlich von dem des Gehirns abhångig. In ungewöhnlichen Seelenzuständen offenbart sich aller= dings zuweilen ein freieres Gedächtniß, und in ekstatischen Zuständen verschiedener Urt übersehen manche Menschen eine Reibe von Ereigniffen, welche dem gewöhnlichen Bewußtsenn völlig ent=

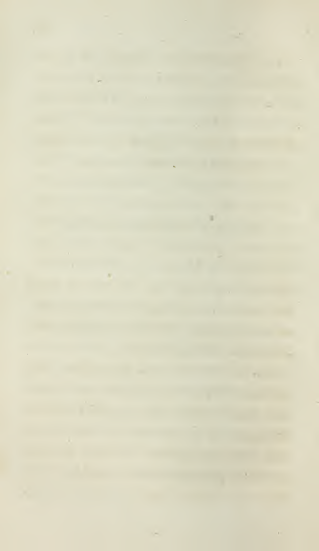
schwunden waren. Da also unfre geistige Thatig=
feit im gewöhnlichen Zustande durch unfre Körper=
organe vermittelt wird, so kann gar keine Er=
innerung eines vorzeitlichen Seyns, als solche, in
das gegenwärtige Daseyn übergehen, oder wenig=
stens vermöchten wir sie nicht als solche zu erkennen,
sondern nur als Zustände unstrer jezigen Eristenz.

Viele unfrer Gedanken, ja gerade die bedeutend= sten und tiefsten kann der Mensch nicht bis zu ihren Wurzeln im Bewußtsenn verfolgen. Im ganzen Bereich ber Begeifterung in afthetischer, wissen= schaftlicher und ethischer Beziehung zeigt sich dieß aufs entschiedenste. Der geniale Kunstler überblickt ploulich eine ganze Composition, ohne zu wissen, wie er bazu kommt, wie dieß z. B. Mozart so meisterhaft beschreibt. Das Beste ift ba, ohne baß wir fein Kommen vernehmen, der Geist ift nabe, und man weiß nicht woher. Beweist dieß nicht, daß auch in unferm gewöhnlichen Dafenn ein Theil unfrer Gedanken unsichtbare Unfange bat, und daß gerade die hochsten Ideen in ihrem Ur= fprunge fich unfrer Erinnerung, unferm Bewußt= feyn entziehen? Gibt es demnach geistige Acte, beren Quelle wir nicht gewahren, und die einzelne Talente und Thätigkeiten bestimmen, kann es nicht eine solche geistige That geben, welche den ganzen Zustand und die ganze Richtung des Menschen bestimmt? Hat nicht der Mensch im Allgemeinen und jeder einzelne Mensch vermöge seiner Bildungsekraft dem erscheinenden Leben eine bestimmte Vorm gegeben, welche sein Werk, seine freie Urthat ist?

Das erste Können ist ein Wollen, benn eine Kraft, die nicht ein Wille ist, setzt eine frühere voraus. Der Wille ist das den Unfang gebende. Das erste Wollen eines freien Wesens kann wohl nicht als eine einzelne Handlung gedacht werden, sondern als ein allgemeines Determiniren seiner Lebensbahn, als bestimmend seine Grundverhältnisse zum Schöpfer und zur Schöpfung. Da nun mit dem Beginn des Lebens schon eine Disharmonie vorhanden ist, so läst dies sich nicht anders erstären, als daß man sie als die Folge einer vorzeitlichen That anssieht.

Von den verschiedenen Versuchen, die Freiheit des Menschen im Verhältniß zu unserm jetigen ihr nicht mehr entsprechenden Daseyn zu erklaren, füh= ren wir hier nur die Ansicht Kants an. Er stellte sich die Frage, wie die Freiheit des Menschen in Uebereinstimmung zu bringen sen mit der Natur= nothwendiakeit, welcher er erfahrungsgemäß unter= worfen ift. Er nahm beshalb eine reine, geistige, überzeitliche Bestimmungsfähigkeit des Menschen an, welche er die intelligible That nannte, und die vom Caufalnerus, in welchem wir als Sinnenwefen steben, ganz unabhängig sey. Die einzelnen in der Beit erscheinenden Willensacte des Menschen sind ihm so die successiv erscheinende Darlegung dieser rein geiftigen Gelbstbestimmung.

Wie man sich eine solche ursprüngliche, bem erscheinenden Dasenn Richtung gebende Urthat auch denken moge, sie bleibt immer der allein genügende Erklarungsgrund, um die Freiheit des Menschen zu retten, und um die Ursache des Bosen nicht auf den Urheber des Dasenns selbst zu werfen.



## Von den Theorien, welche die Freiheit des Willens leugnen.

1.

Der Wille des Menschen im Verhältniß zur Allmacht Gottes.

Rachdem wir bisher die Freiheit geschaffener Wesen in ihren verschiedenen Momenten und Beziehungen betrachtet haben, bleibt es noch unsre Aufgabe, die Theorien zu untersuchen, welche die Freiheit des menschlichen Willens leugnen. Nach der Lehre des Determinismus ist der Mensch nicht selbstbestimmend, sondern er wird bestimmt, und nach den verschiedenen Ansichten desselben wird er dieß entweder durch Gott oder durch seine vorausgegangenen Thaten, oder durch andre freie Wesen, oder durch die Natur.

In Bezug auf Gott eutsteht die Frage: Wie kann die Freiheit eines geschaffenen, also bedingten und abhängigen Wesens neben dem absoluten und allmächtigen Willen Gottes bestehen?

Die frühere Untersuchung, nach welcher freie Wesen durch ihre eigene gottverliehene Bildungsstraft sich Gottahnlichkeit zu erwerben bestimmt sind, setzt die Freiheit des Geschopfs mit der des Schopfers in Uebereinstimmung.

Ueber das Verhältniß des felbstisch gewordenen creaturlichen Willens zum göttlichen Urwillen fügen wir zu dem Gesagten noch Einiges hinzu.

Warum schlägt Gott ben Teufel nicht tobt? fragten nordamerikanische Wilde einen Missionar, welcher ihnen von der Macht des Bosen predigte.

Diese sich immer wieder erneuernde Frage über die Zulassung des Bosen kann keine Lösung sinden, wenn wir den Zweck der Welt nicht in der Freisheit der Geister selbst suchen. Gott, der absolut Freie, wollte freie, ihm ahnliche Wesen, schaffen. Nur durch die Freiheit ist eine vollkommne, Gottes würdige Schöpfung denkbar. Die durch die Freiheit

allein mögliche Vollkommenheit geschaffener Wesen seit aber die Möglichkeit des Bösen in densselben voraus. Diese soll aber selbst nur das Incitament zu größerer und endlich zur indelebilen Vollendung seyn.

Die durch Selbsterhebung und Isolirung bose gewordenen Wesen erfüllen, so fern sie bose sind, weder für sich die Absicht Gottes, noch (zunächst wenigstens) für Andre, indem sie selbst der Ordnung entfremdet, auch wo sie konnen bei Andern die Ordnung stören.

In Bezug auf Andere durfen wir nun ans nehmen, daß das Bose nur als Mittel dient, um, obzwar gegen die Intention der Bosen, die gottslichen Zwecke zu erfüllen, wie Mephistopheles im Faust fagt:

Ich bin ein Theil von jener Kraft, Die stets das Bose will und stets das Gute schafft.

Das felbstisch gewordene Princip wird so fur die der gottlichen Ordnung Getreuen, oder zu ihr Zuruckkehrenden das Mittel, um ihre guten Krafte zu steigern, und eine neue und reichere Entwicklung bersselben zu veranlassen. Die Bosheit der ganzen Welt kann nur zur Verherrlichung des Gerechten dienen.

In Bezug auf sich selbst schafft der Boses Wollende aber nicht das Gute. Er suspendirt durch seine misbrauchte Freiheit die Absicht Gottes für ihn selbst.

Hier treten nun die zwei früher angeführten Fälle ein. Entweder der Gottentfremdete erkennt, durch sein Gewissen oder die unglücklichen äußern Folgen der Schuld belehrt, die wahre Natur des Bösen und sehnt sich zur Ordnung zurück. Dann wird ihm in der göttlichen Weltökonomie das Uebel zum Heilmittel, zur Sühne, zur Läuterung. Oder er beharrt in der Selbstsucht, und trägt so die Folgen des Bösen als unmittelbare Strase.

Und es fragt sich hier, ob ein geschaffenes Wesen die Endabsicht Gottes für sich selbst völlig ausheben könne? So schwer dieß nun zu denken ist, so ist doch durchaus nicht anzunehmen, daß irgend ein im Bösen verhärtetes Wesen zum Guten zurückschren müsse. Da nun der Böswillige durch die

Firirung seines falschen Willens immer boser wird, und sich dadurch für das Gute immer unempfang-licher macht, wie ist eine Umkehr möglich? Sosern der Bose im Bosen beharrt, hat er keine Aussicht zur Nettung. So sern er jede Mahnung abweist und jede Hülfe zurückstößt, gibt es für ihn keine Hoffnung. Aber es läßt sich denken, daß, indem alle unseligen Folgen der Schuld getragen werden, und währten diese Ewigkeiten, endlich ein Zustand des Leidens und des Gebundensenns aller Kräfte eintritt, der die Hülfsbedürstigkeit weckt und das durch die Hülfe möglich macht.

Gott und vielleicht alle von der Zeitlichkeit bestreiten und gottverbundenen Geister erkennen wohl die Geschöpfe, wie sie ihrem Endziele nach sind. In einer solchen absoluten Anschauung können sie übweichungen von der göttlichen Ordnung demnach nur als in der Zeit aufzulösende und im ewigen Weltplane schon aufgelöste Disharmonien erkennen.

Auf die angegebene Weise ist die Freiheit gesichaffener Wesen im Einklang mit der Weltordnung

begreiflich. In der Annahme, daß das Bofe dem Guten dienen muffe, und es felbst zuletzt um= gewandelt werde, ist auch die ganze Theodicee enthalten.

2.

Der Wille des Menschen im Berhattniß zu seinen vorausgegangenen Willensacten.

Im Bezug auf unfre vorausgegangenen Thaten läßt sich vom Standpunkte des psychischen Determinismus Folgendes gegen die Freiheit des Willens sagen: Wir können in einem gegebenen Momente nur so handeln, wie wir sind, d.h. wie wir durch die Summe unfrer früheren Handlungen geworden sind. So ist eine jede That und jeder Zustand die Folge der früheren Thaten. Bei dem psychischen Determinismus lassen sich nun zwei Urten annehmen.

Nimmt man ihn absolut an, so daß jeder folgende Moment unsers Wollens die nothwendige Folge des früheren ist, so hort natürlich der Begriff der Freiheit ganzlich auf. Alles ist nur eine nothwendige Verkettung. Gibt man aber zu, daß eine freie Wahl nur bei der ersten That möglich war, so sieht man alle folgenden Handlungen als das nothwendige Ergebniß dieser Urthat an.

Die letzte Unnahme hebt zwar den Begriff der Freiheit nicht auf, concentrirt sie aber auf ein Moment des Daseyns. Sie leugnet auch nicht den Begriff der Verantwortlichkeit, der so tief in unserm Bewußtseyn liegt. Denn da die einzelnen guten oder bösen Handlungen hiernach die Resultate einer ursprünglichen That sind, so trügen wir mit Recht die Folgen derselben, wenn gleich wir in einem gegebenen Augenhlick nicht anders handeln könnten.

Dagegen laßt sich nun erwidern: Wie laßt sich die Freiheit, welche den Grundcharakter der Person-lichkeit ausmacht, nur für einen Moment, für einen Willensact annehmen? Wäre einmal die Freiheit mißbraucht, so müßten alle folgenden Momente nothwendig in der gegebenen falschen Nichtung erfolgen. Damit wäre die Möglichkeit der Besserung, d. h. eines freien Zurückschrens

zur Ordnung nicht denkbar. Denn ein nur durch die Einwirkung einer andern Kraft, also auch der gottlichen bedingten, ware keine Besserung.

Die früher (S. 21 u. 30) gegebene Dar= stellung von der Entwicklung und Wiederherstellung freier Wesen gibt die Antwort auf diese beiden Urten des psychischen Determinismus. Der ersten absoluten widerstreitet die nachgewiesene Thatsache, daß in der Entwicklung freier Wefen die Selbstheit als Moment heraustritt, und eine Wahl zwischen ihr und dem höheren Gebot möglich macht; der zweiten Unnahme, welche das Dasenn nur als nothwendige Kolge einer ersten freien That ansieht, widerspricht die Erfahrung, daß der Mensch sich im Verlauf des Lebens wesentlich andern kann, und daß er bei jeder That das Bewußtfenn der Berantwortlichkeit hat. Die Erklarung einer folchen Uenderung suchten wir darin, daß nach der be= gangenen Schuld das Bewußtsenn derselben als strafendes Gewissen und die Erfahrung der nach= theiligen Folgen derfelben ein neues Motiv werden, um eine Wahl wieder zu erneuern. So, fahen

wir, konnte ein neuer Wahlact eine neue Reihe von Handlungen beginnen.

Da aber wohl nie ein einzelner Entschluß ben ganzen Character des Menschen aubert, so sind meist seine einzelnen Handlungen theils noch be= stimmt durch seinen fruberen Willen, wie dieß bei Gewohnheiten der Fall ist, theils hervorgehend aus neuen Entschlüssen, welche den früheren oft entgegengesett sind. Wenn so ein guter Entschluß mit frühern üblen Ungewöhnungen kampft, entsteht dann jener Zwiespalt des Menschen, indem der neue bessere Entschluß noch nicht die frühere ver= kehrte Willensrichtung besiegt hat. In einem folchen Bustande der noch nicht vollendeten inneren Befreiung kann jeder Mensch sagen: "Das Gute, was ich (jest) will, thue ich nicht, das Bose aber, was ich nicht will (was ich aber früher wollte), thue ich." Denn die Umwandlung des Willens geht selbst wieder stufenweise vor sich; und die einzelnen Handlungen sind hierbei auch nur als die Meusse= rungen einer gemeinsamen That zu betrachten. Bei dem Morde 3. B. hat die Schuld ihren

Grund nicht allein in der Handlung des Mordens. Die vorausgegangenen Momente des Hasses oder des Eigennuties, kurz die ganze die That herbeisschrende Gedankenreihe und der Ungehorsam gegen das mahnende Gewissen bilden die integrirenden Theile der Schuld. Umgekehrt haben unsre besten Entschlusse oft Unfangs kein entschiedenes Resultat, weil wir zu sehr die Sklaven alter übler Gewohnsheiten sind. Unermüdet wiederholt werden sie aber zu Entwicklungsstusen der wahrhaft freien That und bilden ein Ganzes mit ihr.

Damit aber ein der göttlichen Ordnung ent= fremdetes Wesen wieder wahrhaft frei werde, reichen nicht einzelne gute Vorsätze und Hand= lungen aus, sondern nur die Umwandlung der ganzen Willensrichtung (µerárow) und die völlig Gott zugewandte Gesinnung.

Wenn wir so die einzelnen Willensacte als zusammenhängende Theile einer gemeinsamen That ausehen, so muß endlich das Leben selbst als eine solche gedacht werden, in welchem die einzelnen Handlungen und Zustände als Theile einer Com-

position erscheinen. Diese ware dann das sittliche Resultat des Lebens, und die Bezeichnung desselben der wahre Namen des Menschen, wie er durch seine Freiheit geworden ist.

3.

Der Wille des Menschen im Verhältniß zum Willen andrer freier Geschöpfe.

In Bezug auf die Einwirfung, welche andre freie Wesen auf uns ausüben, ist es eine bestannte Thatsache, daß Erzichung, Beispiel und Umgang den größten Einsluß auf die Nichtung unsers Willens haben. Da aber das Gewissen nie im Menschen verstummt, und fast immer noch durch eine äußere Mittheilung jeder Mensch etwas von den göttlichen Dingen erfährt, so können endlich alle geschaffnen Wesen nur dazu dienen, die Freiheit des Willens zu üben. Zudem können wir jedes Verhältniß, in welches der Mensch zu andern tritt, als durch die Vorsehung oder durch seine freie Wahl bewirkt ansehen, und somit reducirt

sich dasselbe auf das schon erwähnte Verhältniß zu Gott und zu unsern eigenen vorausgegangenen Thaten, welche, wie wir sahen, die Freiheit des Willens nicht ausheben. Der Mensch bildet sich seine geistige Utmosphäre und erfährt die Ein-wirfung derselben als Folge seiner Wahl.

4.

Der Wille bes Menschen im Verhältniß zur Natur.

Es bleibt uns nun noch das Verhältniß, in welschem der Mensch zur Natur steht, zu beleuchten übrig. Im Allgemeinen läßt sich hier dasselbe sagen, was von seinem Bezuge zu den freien Geschöpsen gilt. Die Natureinslüsse, unter denen wir stehen, sind von der Vorsehung angeordnet oder sind die Folge unser That, nicht bloß der einzelnen uns bewußten Handelungen, sondern, wie wir annehmen mußten, auch einer vorzeitlichen, Nichtung gebenden, Urthat.

Da wir aber selbst vermöge unsers Organismus einen Theil der Natur ausmachen, und theils sie beherrschen, theils von ihr beherrscht werden, so ist es auch in Bezug auf die Lehre von der Freiheit unumgånglich, von der Natur und ihrem Berhaltniß zum Geiste zu sprechen.

Je mehr wir die Natur im Ganzen wie im Einzelnen kennen lernen, um so mehr sehen wir ein, daß sie nach bestimmten Gesetzen und zu bestimmten Zwecken eristirt. Sie erscheint als bas Product eines architectonischen Verstandes, als ein real gewordenes Gedankensustem, als Werk eines ordnenden Willens, furz einer gottlichen Weisheit. Zugleich hat aber auch die Natur eine selbstthätige Rraft in sich. Das Wefen aller Lebenden besteht in einem zweckmäßigen Wirken nach einem selbstständigen Principe. Dieses selbstständige, bildende, organisirende Princip unterscheidet die Natur wesentlich von einem bloßen Kunstwerke. Eine ber wichtigsten und zugleich schwierigsten Fragen in der Physiologie ist nun folgende: Ist die bildende Kraft, das Lebensprincip identisch mit bem geiffigen Principe, dem Principe des freien Willens und reinen Denkens, und ist also Letteres nur eine Modification der Lebensfraft, oder sind beide wesentlich von einander verschieden und in dem Menschen nur miteinander verbunden.

Nach der ersten Unnahme ware der Geist das zum Selbstbewußtseyn und zur Freiheit erhobene gesteigerte Lebensprincip. Hier sind nun wieder zwei Kalle benkbar. Die einzelnen organisirten und befeelten Wefen sind nur entstehende und wiedervergebende Momente des allgemeinen Lebens. Nur die Weltseele ift unfterblich, alles Ginzelne ift nur ein Wechsel von Geburt und Tod. Dieß ist die pantheistische Weltansicht. Doch läßt die an= gegebne Theorie der Steigerung auch eine der Wurde des menschlichen Geiftes angemessenere Er= flarung zu. Es könnten sich nämlich die Natur= frafte in den einzelnen Wefen, als Stufen und Momente des allgemeinen Lebens, bis zu einem Punkte steigern, wo das Leben zum Selbstbewußt= fenn und zur Freiheit erwacht, und so an seinem Biele unzerstörbare Perfonlichkeit empfinge. Alle Wesen, welche tiefer stehen als der Mensch, waren als Uebergangsstufen, als Momente der Entwick= lung dem Gesetz der Endlichkeit unterworfen. Nur

der Mensch, in welchem sich das Lebensprincip bis zum klaren Selbstbewußtseyn gesteigert hatte, ware nun als Ziel der bildenden Naturkräfte auch als individuelles Wesen dauernd und daher unsterblich.

Was befonders gegen die ganze Unnahme spricht, den Geift als die potenzirte Lebenskraft zu begreifen, ist die qualitative Verschiedenheit, welche zwischen beiden besteht. Die Eiche ist nur die entwickelte Eichel. Aber in diefer find der Anlage nach alle Gebilde des Baumes enthalten. Aber wie kann der sich felbst bestimmende Wille, der nach einem ewigen gottlichen Gesetze handelt, der nicht von den Naturkräften bestimmbar ist, und oft gegen diefe, gegen angeborne Tricbe, mit Aufopferung des Lebens und alles irdischen Glucks fich bestimmt, und gerade hierin seine größte Freiheit und Wurde inne wird, wie kann dieser nach ewigen Motiven sich bestimmende Wille, und wie kann eine Gott und alle ewigen Wahrheiten benkende Intelligenz aus einer organischen Kraft, aus einem blinden Naturtriebe bervorgeben? Bier ift nicht Steigerung, nicht eine bobere Potenz der Naturfrafte, sondern

eine der Qualität und dem Wesen nach völlig verschiedene und höhere Kraft vorhanden. Wir bekennen uns deshalb zu der urältesten Ansicht, welche den Geist und damit Bewustseyn und Wille nicht von unten, von der Natur, sondern unmittelbar von oben, von einem göttlichen Willensacte ausgehen läßt. Hiernach ist der Geist nicht identisch mit der Lebenskraft, sondern mit derselben und also auch mit dem Organismus nur verbunden.

Bur Erklarung einer folchen innigen Verbindung zwischen Natur und Geist dient folgende Betrach= tung über die Naturkräfte selbst.

In der jetzigen Natur, so weit wir sie kennen, entsteht nie ein organischer Körper aus der unsorganischen Natur. Die Lebenskraft der organischen Wesen bildet sich den Körper aus, indem sie die auch in der unorganischen Natur verbreiteten Potenzen und Stoffe sich aneignet. Die Pslanze entsteht nicht aus Erde und Wasser, aber sie nährt sich von ihnen. Die höhere Kraft, das Princip des Organismus verbindet die allgemeinen Naturskräfte und ihre Producte zu ihren Zwecken, assis

milirt sich dieselben und erhebt sie dadurch in ihre eigene Natur.

Ein ähnliches Verhältniß benken wir uns nun zwischen ber Lebenskraft und bem Geiste, zwischen dem bilbenden und benkenden Principe. Wie dort die Vildungskraft des Organismus sich die Naturskräfte und Elemente als deren Produkte aneignet, so eignet sich der Geist die Vildungskräfte (die Lebensgeister) an, und erhebt sie zu einem höheren Dasenn, indem er sie für seine Zwecke beherrscht.

Das zweckmäßige Wirken ber organischen Wesen durch ein selbstthätiges Princip gibt ihnen die größte Uehnlichkeit mit dem vernünftigen Handeln der denskenden Wesen. Jene wirken vernunftgemäß für die Zwecke der Bildungskraft, diese vernünftig für die Zwecke des bewußten Willens. Die organischen Kräfte in ihrer Unalogie mit den Denkkräften erscheinen uns aber vielmehr als ein Gegenbild, ein Sinnbild des Geistes, denn als dessen Ursache und Grund. Denn das Niedere ist ein Ubbild des Höheren, und das Höchste ist das Erste. Der Trieb als das Erstbewegende in der organischen

Natur ist als bestimmter Wille das Abbild des den Anfang der Handlung bestimmenden freien Willens. So sind die Vildungsgesetze entsprechend den Denkgesetzen.

Die organisirende Natur hat den Trieb sich hoher zu entfalten. Sie erhebt sich an ihrem Ziele über ihre eigenen Schranken, ihre bildenden Kräfte werden vom Geiste angezogen, durchdrungen, beherrscht. Das Ziel der Natur ist, Organ des Geistes zu werden.

Das Gesetz der Steigerung und also der Entswickelung ist zwar ein allgemeines, im ganzen Besteich der lebenden Natur wie der geschaffenen Geister herrschendes; allein es hat nur Wahrheit für die von beiden nicht zu überschreitenden Negionen. Der Same wird zum Baum, das Eychen wird zum Thier; allein die Natur wird nicht zum Geiste, der geschaffene Geist nicht zum absoluten. In der wahren Ordnung der Dinge unterwirft sich die niedere Kraft der höheren und wird dadurch ershoben. Die unorganischen Krafte werden von den organischen beherrscht und afsimiliert, die Lebenskräfte

von den Kråften des Geistes durchdrungen und regiert, und die geschaffenen Geister selbst von dem absoluten erfüllt und gelenkt. Das Höhere ist aber das Innere, Centrale, welches dem Perispherischen einwohnt, es bestimmt, dadurch erhebt und verherrlicht.

So sehen wir, wie dasselbe Verhåltniß, welsches wir früher auch als das der geschaffenen freien Wesen zum Urwesen erkannten, durch alle Neiche der Schöpfung durchgeht. Im normalen Zustande wird das Niedere vom Höheren angezogen, durchdrungen und verklärt. Wo der Körper der Herrschaft der Lebenskraft entzogen wird, entsteht Fäulniß, wo das Lebensprincip dem denkenden Princip nicht unterworsen ist, Stumpssinn, wo dieses Princip dem Gewissen und seinem Urheber nicht gehorcht, innere Zerrüttung, geistiger Tod.

Der Begriff des Inneseyns eines Wesens in dem andern, daß 3. B. Gott in dem Menschen und der Mensch in Gott leben und handeln könne, sindet hierin sein wahres Verständniß.

In den Stufen der Thierbildungen und am

Ziele berselben, ber Bildung des menschlichen Leibes, zeigt es sich beutlich, wie die organischen Kräfte sich immer mehr steigern, bis endlich im Menschen die Natur Organ des Geistes wird.

In der Thierbildung ist der Ropf eine po= tenzirte Wiederholung des ganzen Leibes. Das Nervensoftem, das unmittelbare Draan ber Seele, erhebt sich hier zum herrschenden Centralorgan. Mus ihm entspringen die spezifischen Sinnesnerven, die hochst entwickelten Bluthen des Nervensustems. Die Gliedmaßen des Rumpfes wiederholen sich im Ropfe in den Riefern, wie dieß bei manchen Insekten unverkennbar ift. Die Muskeln, welche in den Gliedmaßen nur zum Aufsuchen der thieri= schen Nahrung dienen, werden hier noch besonders zum Ausdruck des Begehrens. Daher spiegelt fich jegliche Neigung in den Gesichtsmuskeln, was den Grund der Physiognomik bildet.

In dem Unterschiede, den die wahrhaft menschliche Physsognomie vor der thierischen voraus hat, zeigt es sich nun klar, wie die Natur immer mehr Organ des Geistes wird. Grade jene Muskeln, welche

im Thiere nur Begierben darstellen, konnen im Menschen alle edleren Seelenrichtungen ausdrücken. Die Zähne, welche eine Wiederholung der Klauen sind, die Lippen, welche den Rand des Mundes bilden, der zunächst nur Mündung des Nahrungsstanals ist, sind jest, als Theile des menschlichen Mundes, im Dienste der Schönheit, des geistigen Ausdrucks. Der Mund ist beredt, auch wenn er stumm ist.

Im Auge, dem transparentesten Organe der Seele, spricht sich Milbe, Burbe und Begeisterung aus. Das Antlitz des Menschen kann schon auf Erben verklart werden.

So bekommen auch die Sinne eine hohere Bedeutung im menschlichen Leibe. Durch die auf=rechte Stellung des Menschen wird die emancipirte Hand das Organ der seinsten Gefühle und der Regulator für die andern Sinne. Da die Hand das freieste Bewegungsorgan ist, so spricht sich in ihrer Bildung und Bewegung der ganze Mensch aus. Die Chiromantie ist eine nur misverstandene Bahrheit.

Die Zwillingsorgane des Geschmacks und des Geruchs find noch ganz im Dienste der bloß vegeta= tiven Functionen. Sie find Mundungen fur den Un= terleib und die Bruft, fur die Organe der fluffigen und luftigen Nahrung. Durch biefe Sinnesorgane vernehmen wir aber auch von der Körperwelt nur das, was die Sinne reizt, das Angenehme und Unangenehme. Im Gegensatze mit diefen niedern Sinnen erschließen uns die hoheren, das Auge und das Dhr, als die freiesten Sinne, welche nicht mehr die Hörigen der niederen vegetativen Susteme sind, die Ordnung, die Harmonie, den Gedanken, welche in der ganzen Natur sich auß= sprechen. In Farben und Tonen offenbart sich uns die Natur, nicht bloß als angenehm oder nüglich, fondern als schon. Denn die Natur ist schon, wo der Geist durchscheint. Das Angenehme zeigt uns nur die endliche Seite der Natur. Nur wo das Unendliche durch das Endliche hindurch= scheint, wo die Natur vom Geiste durchleuchtet wird, ist sie schon. Das Endziel der Natur ift aber, vollkommen schon zu senn, den Geist in der Er=

scheinung auszusprechen. Die wahrhaft schone Welt ware die verklarte Welt.

So, sehen wir, steigt die Natur allmälig empor, um vom Geiste beherrscht, von ihm verklärt zu werden. Sosern der menschliche Leib Organ des Geistes und Ausdruck desselben ist, ist die Natur schon theilweise verherrlicht. Allein dieß Ziel ist im irdischen Leibe des Menschen noch keines= wegs ganz erreicht.

Nur ein Theil unfers Körpers ist dem Willen unterthan, und durch die Empsindung vernehmbar. Und trog des Neichthums seiner Empsindungen, suhlt der Mensch doch lebhaft die Schranken seiner Sinnesthätigkeiten, und sucht sie daher kunstlich zu erweitern.

Sein Gefühl reicht kaum über die unmitelsbare Granze des Organismus. Die Geschmacks und Geruchssimne sind aber, wie schon bemerkt, noch so an die Materie gebunden, daß, obgleich sie uns von den allgemeinsten Naturprozessen, namslich von der ganzen Chemie Kunde bringen, sie dieß auf eine für den Geist so unvollständige

Weise vollbringen, daß wir das Wichtigste davon, wie die Gesetze der Elektrochemie und der Stöchiometrie mittelst andrer Sinne kennen lernten.

Das Dhr, welches im Verhältniß zum Auge so wenig von der Natur vernimmt, dem der Donner, der Sturm, das Rauschen der Wasser und die unbestimmten Ausdrücke thierischer Begierden nur vernehmbar sind, wird dem Menschen erst durch Umgang mit seines Gleichen, durch Sprache und Gesang zum Leiter der höchsten Gedanken und tiessten Gesühle. Aber nur eine gewisse nicht zu übersteigende Menge von Schwingungen ist ihm vernehmbar, obgleich die ganze Natur in beständiger Bewegung und Schwingung ist.

Bei dem Auge ist es auffallend, daß gerade das Sinnorgan, welches den bei weitem größten Umfang hat, das allein die Gränzen unsers Sonnen= systems überschreitet, an den engsten Naum ge= bunden ist. Während unsre ganze Körpersläche die dem Lichte so verwandte Wärme und Elektricität wahrnimmt, ist doch nur ein Nerve des Licht= eindruckes fähig. Da uns die geistige Bedeutung

der Natur, ihre Schönheit, fast nur durch den Lichtsinn und Tonsinn vernehmlich wird, so sind es also nur zwei Nervenpaare, womit wir das wahre Wefen der Natur, als Ausdruck des Geiftes erkennen. Allein selbst nur eine gewisse Lichtintensi= tåt fonnen wir vertragen, und wir seben nur Karben, nie reines Licht. Aber der Mensch hat ein solches Streben, die Welt durch das Licht zu erkennen, daß ihm sein unermeßlicher Besitz bierin nicht genugt, und er die Granzen, welche ihm die Natur sette, überschreitet. Eine fruber verborgene Welt erschließt er sich durch das Sonnenmicroscop, und die Bahnen der Doppeltsterne mißt er durch seine Telesfove.

Wenn der Mensch nun stets bemüht ist, die Gränzen seiner Sinne zu erweitern, wodurch er die Außenwelt vernimmt, so ist sein Bemühen noch größer, die Thätigkeit zu erhöhen, womit er auf dieselbe einwirkt. Man hat gesagt, der Mensch sev ein Instrumente machendes Thier, und das gebe ihm einen wesentlichen Vorzug vor den Thieren. So wenig nun hiermit die höhere Natur

bes Menschen bezeichnet wird, und ein Mensch, der nackt und gebunden Ewiges bachte und wollte, ein größeres Zeugniß fur die göttliche Abkunft des Menschen wäre, als alle technische Erfindungen und Kertigkeiten, so spricht sich in diefer Behauptung recht entschieden das Streben des Men= schen aus, feine Wirkungssphare über die Natur zu erweitern. Dieses Streben des Menschen, die Natur zu seinen Zwecken zu veredeln, außert sich auf die wurdigste Weise in der schonen Runft. Der Mensch vermag nicht bloß das Schöne in der Natur zu empfinden; er will es auch hervorbringen. Die Steine verfunden des Menschen Gedanken, die Erze stimmen in seine Gefange ein. So theilt er der Natur die Gesetze des Geistes mit. Sohe Dome und reiche Tonwerke wiederholen die Barmonien einer geistigen Ordnung. Der Mensch bildet sich durch die Kunft eine neue, verklarte Welt. So erfüllt der wahre Kunftler die Bestimmung des Menschen in Bezug auf die Natur, er arbeitet an ihrer Verherrlichung, und spricht dadurch ein allgemeines Streben bes menschlichen Geistes aus.

In ekstatischen Zuständen tritt zuweilen der Mensch in einen freieren Verkehr mit der Natur. Der Sinn für das Licht scheint dann nicht mehr an wenige Nerven gebunden, sein Gefühl nicht mehr an die Körperstäche gebannt, sein Wirken der materiellen Vermittlung enthoben zu seyn. Es sind dieß durchscheinende Keime eines auch höheren körperlichen Dasseyns.

Diese gedrängte Darstellung kann uns nur bestätigen, daß die Natur dahin strebt, Organ des Geistes zu werden, daß im menschlichen Leibe dieses Ziel zwar theilweise, aber durchaus nicht vollständig erreicht ist, daß wir daher den menschlichen Leib zwar als die höchste Stuse der Naturentwicklung für diese Erde anerkennen, aber diese selbst wieder als eine Stuse anzusehen haben, die auf ein höheres Ziel hindeutet.

In einer hoheren Entwicklung des Geistes muß der Mensch auch eines dieser angemessenen Dr=ganismus fahig werden. Dieß ist die alte Lehre von der Verklarung des Leibes, von einem Leibe, der dem freien Geiste ganz adaquat, als geistiger

Leib (σώμα πνευματικόν) von keiner Naturkraft, sondern nur vom Geiste selbst abhångig seyn, der vielmehr an seinem Ziele alle Naturpotenzen als Werkzeuge des reinen Willens beherrschen müßte. Mittelstusen und Abweichungen sind unzähliche denkbar. Aber das Ziel des Menschen im Bezug zur Natur kann nicht ein Loswerden von dersselben seyn, sondern vielmehr die Beherrschung, die Verherrlichung derselben.

So erscheint uns denn die Natur als Wirkungs=
sphäre des Geistes. Sie ist im Dienste der Freiheit
bestimmt, ein Entwicklungs= und Wiederherstellungs=
mittel des Menschen auf seinem Wege zu seyn, und
ein Mittel der Verherrlichung und Verklärung an
seinem Ziele. Ihm selbst aber ist das große al=
chemische Werk der Naturveredlung anvertraut, und
die Befreiung und Verklärung der Natur von
seiner eigenen abhängig gemacht. In dem ver=
edelten Ausdruck, den der Mensch seinen eigenen
Zügen, den er in der Kunst der ganzen Natur
mittheilt, ist ihm diese Herrschaft schon verkündet.

## Vom freien Willen des Menschen in der Gemeinschaft mit andern Menschen.

1.

Bon ber Solidarität unter ben Menfchen.

Bisher betrachteten wir den einzelnen Menschen in den Momenten seiner Entwicklung und seiner Regeneration. Die Freiheit, mit welcher er sich auf beiden Wegen bestimmt, sahen wir weder gestährdet durch sein Verhältniß zu Gott, noch zu andern freien Wesen, noch zur Natur. Alle Einswirkungen auf seinen Willen erkannten wir vielsmehr als die Freiheit des Menschen ursprünglich fördernd und vermittelnd. Nur durch eigene Schuld verwandelten sich die befreundeten Mächte in seine Veinde, und nur durch seine Freiheit ward er

unfrei. Allein seinem selbstbestimmenden Willen war es auch übergeben, daß er unter göttlicher Mitwirkung aus dem Gebundenseyn und der Noth wieder zur Freiheit zurücksehre. Die Hemmungsmittel wurden ihm zu Befreiungsmitteln in der von Gott gesetzten Weltordnung. In jedem Momente kann er würdig handelnd oder würdig leidend seine Bestimmung erfüllen.

Wir haben nun noch einige Blide auf den Prozeß der Entwicklung und Befreiung zu werfen, so fern der Mensch in Gemeinschaft mit Undern lebt, und selbst als Theil eines höheren Ganzen erscheint. Wir heben hier nur diejenigen Punkte hervor, wo im gemeinschaftlichen Dasenn des geselligen Lebens der freie Wille des Menschen noch eigenthümliche und gemeinsame Ausgaben zu lösen hat.

Wie in den organischen Bildungen die versschiedenen Formen nur im Zusammenhange, als ein gemeinsames architectonisches Werk zu begreisen sind, wie die Entwicklungsstufen der organischen Körper nur in den vorhergegangenen und darauf

folgenden ihr Verständniß sinden, wie Vildungen und Functionen oft in einer niedern Gattung nur angedeutet sind, welche in einer höheren erst völlig entwickelt vorkommen; so ist auch das Reich der Freiheit unverständlich, wenn man nicht das ergänzende Zusammenwirken in der Gesellschaft und die Entwicklungsstusen in der Geschichte vor Augen hat. Manches Ereigniß und manche That, welche einzeln betrachtet, als zufällig oder zwecklos erscheint, wird im Zusammenhange der Weltgeschichte als nothwendig und zwecknäßig erkannt.

Die Menschheit hat als Ganzes ihre eigene Physsiologie und Psychologie. Sie ist nicht blos ein Berein, sondern eine Einheit. Die organische Einheit spricht sich z. B. in dem immer gleichen Berhältniß neugeborner männlicher und weiblicher Individuen aus, welches troß der Verschiedenheit des Klima's und der Lebensweise nicht wechselt. Eben so in der oft beobachteten Thatsache, daß nach verheerenden Seuchen die Zahl der Geburten verhältnißmäßig größer ward. Den innigen geistigen Zusammenhang beweist das gemeinsame

Ergriffenwerben von gleichen Gedanken bei verschiedenen Menschen zu berselben Zeit. Fast nie sind große geistige Bewegungen der Massen, oder große Ersindungen von einem Menschen allein ausgegangen. Die den Namen dazu leihen, sind oft mehr die Verkunder, die Herolde des in Vielen wirkenden auch an Entwicklungsstufen gebundenen Geistes. In dem Bereich der Geister herrscht noch eine größere Gemeinschaft, als in dem der Natur.

So trågt jeder Mensch die Frucht des guten oder bosen Samens, den Andre neben ihm oder vor ihm gesäet haben. Der Unschuldige leidet mit dem Schuldigen, der Gerechte mit dem Ungerechten, und oft mehr als dieser, schon deshalb, weil er außer dem physischen Uebel das moralische tieser empfindet.

Dieß ist das furchtbare Gesetz der Solidarität, in welchem Jeder mit seiner Familie, seinen Genossen, seinem Volke, mit der Menschheit verknüpft ist, und wie das Glied eines Leibes mit den andern Gliedern und durch dieselben leidet.

Wie verträgt sich diese allgemeine Thatsache

mit der Freiheit des Einzelnen und mit der all= gemeinen Weltordnung?

Wenn wir nach dem früher Gesagten bei jedem Menschen und der Menschheit im Ganzen eine ursprüngliche, unserm erscheinenden Dascyn vorauszgehende freie That annehmen, so ist der Zusammenzhang einer solchen Nichtung gebenden That mit allen Ereignissen des Lebens ohnehin nicht mehr unbegreissich.

Tebenfalls erscheint uns jene Solidaritat als eine aufzulösende Disharmonie in der Geschichte. Nur vor ihrer Auslösung betrachtet, erzeugt sie jene verzweifelnde, Gott anklagende Weltansicht, die in Byron ihren Dichter fand.

Konnte der einzelne Mensch nur die Frucht seiner eigenen That ernten, nur die Guter genießen, die er allein erwerben kann, sein Gluckwäre ein enges, sein Daseyn ein verarmtes. Glucklich und reich ist er nur dadurch, daß er für Andre
und in Andern lebt. In dem Grade, als er als
Glied eines geistigen Organismus mit andern Gliedern desselben ein gemeinsames Leben führt, in der

Kamilie, im Staate, im Kreise ber Freunde, und endlich in der Gemeinschaft aller vernünftigen Wesen, in dem Grade erreicht er ein hoheres, universaleres Daseyn. Da nun der Mensch be= rufen ist, nicht blos zur Fortbildung, sondern auch zur Regeneration seines Geschlechts ein Mitarbeiter zu senn, so nimmt er auch auf diesem dornigen Wege an den Leiden Undrer Theil. Aber in dem Mage, als er mit hingebender Liebe für diese handelt und leidet, befähigt er sich auch, am Ziele an ihren erworbenen Gutern, an der gemeinsamen Ernte, Theil zu nehmen. Die Mutter, welche mit opfern= der Liebe Jahre lang ihr krankes Kind gepflegt, erfreut sich am meisten seiner Genesung. Wer schuld= los mit dem Schuldigen leidet, wer felbst den Fluchen= den segnet, der bekommt ein Recht an denselben, das Recht, die geiftige Genefung desselben wie feine eigene zu empfinden, vielleicht das Recht, sie mit herbei zu führen. Hierin liegt die tiefe, zugleich troffliche Bedeutung des unschuldigen Leidens, besonders des für Andere frei übernommenen; und auch das auferlegte kann durch muthige Ergebung zum frei

erwählten erhoben werden. So loft die Liebe die Disharmonie auf, welche die Solidarität erzeugt.

Ein anderes sittliches Rathsel in der Geschichte, bas mit der Solidaritat nahe verwandt ift, ift die Thatsache, daß haufig die besten Arafte ausgezeich= neter Menschen, nachdem sie mubevoll entwickelt wurden, für das allgemeine Wohl unbenutt bleiben. oder bald in ihrer Wirksamkeit gehemmt werden. Die reinsten Bestrebungen, die edelsten Opfer er= reichen so selten ihren 3weck auf Erden, und wo der Tod oder außere Gewalt nicht der höheren Entfaltung die Granze fett, wird der Geistesflug ber Besten oft ploglich gelahmt, ben Tagen froher Begeisterung und rastloser Thatiakeit folgt häusig ein Gefühl geistiger Gebundenheit. Wenn Colum= bus im engen Kerker bugen muß, daß er die Gränzen der Welt erweitert hat, so weint Newton im Alter, daß er die Schriften seiner Jugend nicht mehr versteht. Der allgemeine Offracismus, mit welchem die Menschen und das Schickfal selbst die edelsten Geister aller Jahrhunderte so oft aus ihrem schönsten Wirkungskreise verbannten, und ber dem

Leben dieser Repräsentanten der Menschheit meist einen so tragischen Charakter gibt, sindet in dem Entwicklungsgesetze des Menschen sein Verständnis. Denn er hat Zustände innerer Bildung, nicht blos äußerer Wirksamkeit zu durchgehen.

Die erste Periode unsers Dafenns, bas Leben bes Kotus, ift nur ber Bilbung ber Organe ge= widmet, und die Außenwelt ift demselben noch gang verschlossen. Im Schlafe wiederhohlt sich das nach Innen gekehrte Leben des Kotus. Es ift Bedurfniß des Körpers, daß seine Verbindung mit der Außenwelt, welche durch Bewegung und Em= pfindung vermittelt wird, wiederholt unterbrochen werde. Außer dieser regelmäßigen Einkehr des Lebens im Schlafe wird auch die Kraft des Dr= ganismus bei neuen Entwicklungen oft nur zur inneren Bildung verwandt. In der organischen Natur ift jede neue Entwicklung eine Enthullung, eine Hautung. Die Enhaute geben in den Tod, damit der Neugeborne eine hobere Stufe des Da= fenns erringe. Bei ber Bautung ber Schlangen, dem Maufern der Bogel, dem Zahnen der Sauge=

thiere findet eine noch theilweise Wiederholung der ersten Metamorphose statt. Die Uebergangsmomente sind oft mit Araftverlust, mit Abspannung und Schmerz verbunden. Das Leben wird zum Theil latent, weil das verbrauchte Organ abstirbt und das neue noch nicht vollendet ist. Die Arafte werden auf die innere Bildung, nicht auf die außere Thatigkeit verwendet.

Daffelbe Gesetz ber Metamorphose gilt nun für den menschlichen Geist bei seiner zeitlichen Gebundenheit an die Natur. Ein Theil seiner Kraft wird nur nach Innen verbraucht. Er durchgeht auch Zustände der Entbehrung, der Gebundenheit, die aber wieder recht gebraucht nur Uebergangsperioden zu neuer Thätigkeit und zu höheren Entwicklungen sind. Die geistige Abspannung des Greisenalters sindet hierin auch eine tröstliche Erklärung.

Se mehr normale Metamorphofen ein Organis= mus durchgeht, je vollkommner ist er. Dasselbe gilt auch vom Geiste. Bei jeder neuen Entfaltung des geistigen Lebens soll auch noch das anhångende Selbstische als Entwicklungsmoment abgestreift werben. So wird das scheinbar Verlorene auf hohere Beise wieder gewonnen.

Sofern in jeder Entwicklungsstuse etwas von der vollendeten Bildung schon enthalten ist, hat auch das Daseyn auf jeder Stuse einen Zweck für sich. Aber das Ziel, zu dem die Entwicklungsstusen vorbereiten, enthält doch nur das allein wahre Resultat der einzelnen Daseynsformen. So hat auch das zeitliche Leben des Geistes und die verschiedenen Metamorphosen in denselben einen Zweck an sich, aber der ganze volle Zweck liegt doch am Ende des Weges, in dem vollendeten ewigen Seyn des Geistes.

2.

Bon der Entwicklung und Wieberherstellung der Menschen im Staate.

Die bestimmte Gestaltung und Entwicklung freier Thatigkeit zu gemeinschaftlichen und gegen= seitig sich erganzenden Zwecken ist nur im Staate

moglich. Er ist nicht ein Verein von Menschen, der durch die Willkuhr der Einzelnen, durch einen focialen Vertrag entstanden ift. Er entsteht vielmehr nach den allgemeinen Gefeten der Entwicklung aus der Kamilie. Jedes Bolk entwickelt sich aus einer unmittelbaren Einheit durch mancherlei Mittel= stufen zu einer höheren vermittelten Gefammtheit. Die Familie wird zum Stamm, ber Stamm zur Nation. Ein so naturgemäß entstandenes Bolk, das nicht durch außere und innere Kriege zerrüttet wird, bewahrt die Gewohnheiten und Einrichtungen des Kamilienlebens. Sie dienen ihm zu Gesetzen oder bilden den Grund derfelben. In einer fort= schreitenden Entwicklung geht diese unmittelbare Einheit und damit die patriarchalische Verfassung verloren oder modificirt sich mannigfach. Das in= dividuelle Leben der Einzelnen tritt geschiedener hervor, wie aus dem gemeinsamen Reime die viel= fach gestalteten Pflanzentheile. In dieser Ent= wicklungsperiode werden die Gesetze ausgebildet, welche die Sicherheit der Personen, des Eigenthums, der freien Thatigkeit bezwecken. Der Staat erscheint

nun mehr als eine Schutanstalt fur die Privat= interessen. Diese Periode des Strebens nach Unabhangigkeit der Einzelnen im Staate gleicht der der måchtiger hervortretenden Selbstheit bei ber Ent= wicklung des Einzelnen. In beiden Fallen ift es ein nothwendiges Moment der Evolution, und wird nur durch die Kirirung dieses Strebens zum Uebel, zur Anarchie. So geschieht es, daß bei zunehmender Sonderung und dem dadurch bedingten Streben nach individueller Unabhängigkeit die übermächtig werdenden Privatzwecke das gemeinsame Leben ge= fåhrden. Es entstehen dann meist die Rampfe zwischen Ordnung und Freiheit, Erhaltung und Bewegung, woran sich die Wolker oft Jahrhunderte lang abmuben.

Allein wie die erwachte Selbstheit und Selbst=
ståndigkeit des Einzelnen bei dem normalen Fort=
schreiten des Menschen zu einem Zustande führt,
in dem Freiheit und Gehorsam sich einen, so führt
auch die größere Selbstståndigkeit und freiere Ent=
wicklung der Staatsbürger beim rechten Fortschreiten
zu einer höheren Einheit, in welcher die Freiheit

ber Einzelnen und die Macht des Ganzen sich gegen=
seitig erganzen. Das Stehenbleiben und das Rück=
gehen ist beides unmöglich. Denn Evolution ist das
allgemeine Lebensgesetz. Ein Bolk kann nicht mehr
zur patriarchalischen Unschuld zurücksehren. Es hat
nur die Wahl zwischen Barbarei und Civilisation.

In bem hober entwickelten Staate ift die großte Freiheit der Ginzelnen und die mannigfaltigste Entfaltung der Individuen und ihrer Thatigkeiten und Interessen mit der größten Macht und Ginheit bes Staates als Ganzem erzielt. So wird ber Staat zu einem freien Organismus, wo bas Leben bes Ganzen mit bem ber manigfach gestalteten Organe und ihrer Functionen im Ginklang ift. Bei ber Stufe ber burgerlichen Gefellschaft, wo bas Streben nach individueller Entwicklung vor= herrscht, wird die Freiheit zu oft blos als Un= abhångigkeit begriffen. Die Unabhångigkeit von dem Zwang, von der Gewalt ift aber nur die negative Seite der Freiheit. Diefe muß fich im Volksgeiste wie im Individuum hoher entwickeln und sich als productive freie That in gemeinsamer

Thatiakeit offenbaren. Im Staate bildet und veredelt diese die freien Verbindungen, die Kamilie, die Gemeinde, die Genoffenschaft u. f. w. Diese einende, verbindende und dadurch construirende Richtung der Freiheit sucht dann selbst die allverbindende Macht des Staates zu befestigen, und die Macht findet in der positiven, die Einzelnen zu gemeinsamen Imeden einenden Freiheit sich selbst gestärkt. Die Freiheit erkennt die Ordnung, und diese die Freiheit als ihre Erganzung an. So versohnen sich die Gegensage in der hoheren Einheit, ohne daß der eine den andern aufzuheben sucht. Die mahre Mitte liegt über ben Gegen= fågen, nicht zwischen ihnen.

Dieser Entwicklungsgang ber einzelnen Bolker, in welchem jeder Bolkogeist aus einer unmittelbar gegebenen Einheit sich zu einer höheren, vermittelten, Freiheit und Ordnung organisch einenden, fortschreiten soll, kann nun von innen oder von außen gestört werden. Ein Bolk kann zu lange auf einer Entwicklungsstufe stehen bleiben, dann entsteht gehemmte Bildung, oder es kann voreilig

eine neue erzwingen wollen, dann entsteht Ent= wicklungsfrankheit. Da die Bolker, wie die Ein= zelnen, an der allgemeinen Schuld der Menschheit Theil nehmen, so sinden wir auch bei allen, daß sie zuweilen entweder stationar oder revolutionar waren, und dadurch ihre normale Evolution hinderten.

Aber außer diesen Entwicklungssehlern und meist in ihren Folgen storen außere oder innere Ge-walt und Krieg die naturgemäße Entsaltung eines Bolkes. Der Sieger macht den Besiegten und alle seine Nachkommen zu Staven, zu Hörigen, zu Schützlingen. Die Entwürdigung einzelner Stämme und Klassen trägt dabei oft eine eben so große Schuld wie die mißbrauchte Gewalt des Siegers.

Der größere ober geringere Grad von Unnatur, in welche die meisten Bölfer gerathen sind, bedarf nun eben so der Regeneration, als dieß bei dem einzelnen Menschen der Fall ist. Aber auch hier kann und soll dieselbe nicht zur ursprünglichen patriarchalischen Unschuld oder irgend einer versgangenen Stuse zurückführen, sondern zu einer

hoheren Kultur, in welcher alle Krafte des Mensichen, die nur im gemeinsamen Leben, im Staate gedeihen konnen, entwickelt werden.

Auch hier ist die Entwicklung und die Regeneration von der Freiheit des Volksgeistes, aber zugleich von einer höheren Leitung abhängig. Es können z. B. in einem Volke viele häusliche Tugenden, persönliche Tapferkeit, viele wissenschaftzliche Bestrebungen herrschen, wo ihm aber der Gemeingeist, die wahre politische Tugend sehlt, wird es als Volk keine große Rolle spielen, leicht dem äußern Feind unterliegen, oder durch innere Spaltungen seine Einheit und Kraft einbüßen.

Wie die Freiheit ist auch die höhere Leitung der Bölfer nicht zu verkennen. Manche bar= barische Sitten und Gesche herrschten überall, bevor das Christenthum lauter als früher die all= gemeine höhere und freie Natur des Menschen verkündete. Das Christenthum hat stusenweise die Sklaven erst zu Hörigen und dann zu Freien ge= macht. Es hat die wahre politische, wie die sittliche Freiheit des Einzelnen gesördert, wo es wahrhaft

aufgenommen und nicht migverstanden oder mißbraucht ward. In ihm liegt auch vor Allem der Keim zur Regeneration unfers Staatenlebens.

Bie bei der Fortbildung finden auch bei der Wiederherstellung des socialen Lebens Entwicklungsstufen statt, deren richtige Beurtheilung den Werth
des Gesetzebers bestimmt. So schwinden 3. B.
die vorübergehenden Unterschiede der Geburt und
des Vermögens in dem Maaße, als die menschliche
Würde höher geachtet wird als der bürgerliche Werth.

Wenn aber ein Volk eine Entwicklungsstuse verläßt, ohne daß eine höhere Stuse schon erreicht ist, dann treten transitorische Zustände ein, welche oft gefährliche Arisen im Leben der Nationen bilden. Die Negeneration des Volks bleibt die Aufgabe, die von dem Volksgeiste beschleunigt, retardirt oder ganz vernachläßigt werden kann. Damit die historische Bestimmung der Menschheit selbst nicht dabei leide, so wird im letzteren Falle die Aufgabe eines Volkes, wenn auch in veränderter Gestalt, an ein anderes übertragen. Die Functionen bleiben, aber die Organe wechseln.

Bon der Entwicklung und Wiederherstellung der Menschen in der Weltgeschichte.

Betrachten wir nun die Menschheit im Ganzen, und zwar in ihren höchsten Beziehungen, so lehrt uns die Geschichte, daß theils eine Entwicklung in der Erkenntniß und Realisirung ewiger Wahrheiten in der Menschheit stusenweise statt fand, theils aber diese Wahrheiten manigsach getrübt und entstellt wurden, daß aber durch eine höhere Leitung und Offenbarung das Bewußtseyn der Menschen von Gott und den göttlichen Dingen wiederhergestellt und zu einer höheren Stuse geführt wird.

Wie das Licht, das alle Menschen im ansgebornen Gottesbewußtseyn von innen erleuchtet, nie und nirgends erloschen ist, so ist das äußere Licht einer göttlichen Offenbarung, das durch alle religiösen Ueberlieserungen mehr oder minder hell durchleuchtet, nirgends zu verkennen. Bei einigen Bölkern erscheint dieß Licht als Morgenröthe am heitern Himmel, bei andern von Nebeln und Wolsken umdüstert. Der noch unentwickelte Monos

theismus der alten Welt ist jene Morgenrothe, ist die Wahrheit einer früheren Stufe des religiösen Bewußtseyns, das im Christenthume erst seinen vollen Inhalt sindet. Der Pantheismus, Natura-lismus und Polytheismus sind die Entstellung des Begriffs der Gottheit. Das Heidenthum enthält die zerrissenen Glieder der Idee Gottes. Das Christenthum ist zugleich die Erfüllung eines noch unentwickelten religiösen Bewußtseyns und die Befreiung von der Finsterniß, in welcher dasselbe versunken war, höhere Entwicklung und Wiedersherstellung.

Sofern nun das Chriftenthum selbst nicht allein eine gottliche That ist, sondern dasselbe auch von Menschen, und von Menschen aus verschiedenen Zeiten und Nationen aufgenommen und affimilirt wird, und in alle Zustände und Verhältnisse des Lesbens eingeht, ist es ebenfalls den allgemeinen Entwicklungsgesetzen der Menschen unterworsen.

Es wird zunächst unmittelbar im Glauben aufgenommen. Die verschiedenen geistigen Richtungen bes Menschen beben einzelne Seiten besselben

vorzugsweise hervor, eignen sich seinen Inhalt als einen hiftorisch beglaubigten, als einen burch den Verstand zu vermittelnden oder durch geistige Un= schauung und Gefühl zu vernehmenden an. Der Autoritätsglauben, die Speculation und die My= stik sehen dieselben Wahrheiten verschieden an. Was im unmittelbaren Glauben vereint war, wird in der Entwicklung durch die verschiedenen Seelen= frafte unterschieden. Bei dem getrubten Wahrheits= finne des Menschen erfolgt auch hier Scheidung statt Unterscheidung. Secten erheben einzelne Momente der Wahrheit zur alleinigen Wahrheit, die Philosophie, die sich selbst in Stufen fortbewegt, kann die Wahrheiten der Vernunft mit denen der Offenbarung noch nicht in Ginklang bringen, die hochsten Wahrheiten werden auf der einen Seite ohne Geist aufgefaßt, barum von der andern verkannt. Der Autoritätsglaube petrificirt, die Speculation verliert sich im Scepticismus, eine tiefere Mustik macht einer sentimentalen Gefühlsreligion Plag.

Aber die göttliche Ordnung ist mächtiger als der menschliche Irrthum. Was aus der Einheit

hervorgegangen ist, muß auch wieder nach allen durchgangenen Entwicklungsstufen und nach Ueber-windung aller Irrthumer zur Einheit zurücksehren, aber zu einer höheren Einheit, in welcher alle Restultate des Entwicklungs = und Regenerations = processes der Menschheit enthalten seyn werden. Bor Gott aber sind tausend Jahre wie ein Tag. Der göttliche Weltplan bleibt unabänderlich, aber die Zeit, ihn zu realisiren, ist den in der Zeit Lebenden anheim gegeben.

So wiederholen sich die Gesetze der Weltordnung durch alle Regionen des Daseyns. Aus der Ewigsteit gingen die endlichen Geister durch göttliches Geheiß unentwickelt hervor, um in der Zeit durch ihre Freiheit entwickelt in die Ewigkeit zurückzugehen.





